# TEXT FLY WITHIN THE BOOK ONLY

# UNIVERSAL LIBRARY OU\_148692 ABYBEIT TRESHAULT

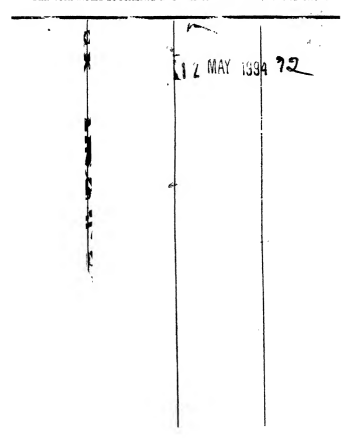
#### **OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY**

Author 596 H

Call No. 181.4 Accession No. PG . 431

Title

This book should be returned on or before the date last marked below.





# HATHA-YOGA-PRADIPIKA

OF

#### SVĀTMĀRĀMA SVĀMIN

PART I

#### TRANSLATED

YOGĪ S'RĪNIVĀSA IYANGĀR, B.A.

Third Edition

1949

THE THEOSOPHICAL PUBLISHING HOUSE ADYAR MADRAS INDIA

First Edition 1893 Second ,, 1933

Third ,, 1949

#### INTRODUCTION

In publishing this translation of the wellknown authoritative treatise on Yoga which has been taken for a guide by different classes of Yogins in India, the editor wishes to remark that, of all the works on occultism which the world in the present dark cycle of the Kaliyuga has been permitted to possess, the  $Hatha-yoga-pradipik\bar{a}$  is perhaps the one which stands unrivalled in its attempt to grapple with the task of reconciling the Rāja and Hatha-yoga systems. Concealing a truth in every sentence, the treatise offers, in one respect, a wealth of occult lore to the earnest student of Yoga-vidya, and, in another, holds behind the apparent charms of a bright curtain the venomous serpent ready to pounce upon the first straggler from the right hand path who has not thoroughly shaken off earthly impurities before launching himself upon the forbidden path of Yoga. The pure and unselfish alone will have the

keenness and power to sift the pure drop of immortality from the compound mixture in which the mystic author of the treatise has so beautifully combined the two systems of Yoga.

The word Yoga means union between Jīvātman and Paramātman. The science that teaches the way of acquiring this occult knowledge is called Yoga-s'āstra. As this knowledge leads directly to the fusion of the Jīvātman and the Paramātman, it is considered very sacred and sublime, and, as such, is not indiscriminately imparted to all men by its custodians, only those who have passed through the most terrible ordeals being considered as fit to receive it. The strict rules of Chelaship and the method of their observance are given in the S'iva-samhitā.

The sage Patanjali, the founder of the Yoga philosophy—one of the six schools known as *Dars'anas*—has laid down in his Yoga aphorisms, Book I, 23, that an untiring devotion to Isvara (or Guru) is one of the most essential conditions required of a student of Yoga. Another no less essential

condition as described in aphorism 20 of the same book, is faith, without which no knowledge is possible to the student; half or wavering faith in this science or the Guru is a positive disqualification on the part of the student.

According to the S'āstras, no knowledge stands higher in importance than the Yogas'āstra, and the Vedas call it the Vidyā. God S'iva describes it in the S'ivasamhitā:

> आलोक्य सर्वशास्त्राणि विचार्य च पुनः पुनः । इदमेकं सुनिष्पन्नं योगशास्त्रं परं मतम् ॥ १ ॥

On studying all the S'āstras and constantly meditating on them, I have come to the conclusion that no S'āstra is so worthy of study as the Yoga-s'āstra.

Pythagoras, Plato and other ancient philosophers of Greece have extolled the study of this science, and the motto at the entrance to their lecture hall was "Know thyself".

Among the leaders of modern thought, Descartes, Spinoza, Kant, Schopenhauer, Emerson and others have not been less enthusiastic in their praise of the nobility of this science, whose object they have declared to be the unravelling of the mystery of the being of man and surrounding nature.

The acquisition of a knowledge of this science is fraught with abnormal difficulties, and perfectly qualified teachers are rare, and less communicative except to well-tried Chelas. Obscurities in the treatment of the subject in a written work call for verbal explanation by a Guru. No substantial gift will ever purchase the knowledge desired, or violate the iron rules prescribed in the S'astras. The grace of the Guru bestowed in exchange for the hard-earned merit acquired by the Chela, even at the peril of his life, is alone the pass-port to the sanctuary of knowledge. In the S'rīmad-Bhāgavata and other Puranas, the student who has not been able to secure a Guru, is advised to pray and worship Isvara (as Visnu or Siva) and strive for perfect renunciation of every worldly desire, such renunciation being the only way of securing a Guru who will not delay when the time comes for him to direct the student in his further progress.

The systems of Yoga are of different denominations according to their methods,

and known as Aṣṭāṅga, Laya, Dhyāna, Mantra, Bhakti, Tāraka, Karma, Sāṁkhyā, etc. All these, however, can be classed into two broad divisions of Haṭha-yoga and Rāja-yoga; these are interdependent, either of them being impracticable without the other.

The venerable sage Patanjali, in his Yoga aphorisms defines Yoga as the suspension of the modification of the thinking principle, an object attainable through different methods, none of which is practicable without controlling the Prāṇa or breath, which is intimately connected with the mind. This connection is proved by our daily experience of life; when we are absorbed in deep

<sup>1</sup> When initiating Rāmacandra, his Guru Vasiṣṭha said:

चित्तं कारणमर्थानां तस्मिन्सति जगत्त्वयम् । तस्मिन्क्षीणे जगत्क्षीणं तिचिकित्स्यं प्रयक्ततः । एक एव मनो देवो द्वेयः सर्वीर्थसिद्धिदः । अन्यत्र विफलःक्षेत्राः सर्वेषां तज्जयं विना ॥

The happiness and misery experienced in this world are caused by the working of the mind. Three worlds are created for the pleasures and pains of the mind. Suspension of the mental activity will cause the three worlds to disappear with their misery. By the knowledge of controlling the mind all occult powers are acquired. If the mind is not controlled, all else becomes useless and painful.

thought, the process of breathing becomes slow. The suspension of the mental activity increases in proprotion to the slowness of the breath; and in cases of asphixia mental activity ceases altogether until respiration is revived, and complete disappearance of the mind takes place with the death of the body. These considerations prove that mind and Prāṇa, another term for the vital breath, are interdependent, each unable to act independently of the other.

It has been said in the Siva-Gītā that the vehicle of mind is Prāṇa, and therefore mind is present where Prāṇa is. In other words mind has been described as the rider and Prāṇa as the horse. In the Yoga-Vāsiṣṭḥa the relation between the mind and the Prāṇa has been described thus:

शरीरशकटानां हि कर्षणे परमात्मना ।
मनः प्राणोदयो ब्रह्मन्कृतौ कर्मकृतौं हढी ॥
प्राणेनेदं देहगेहं परिस्फुरित यन्त्रवत् ।
प्राणहीनं परिस्पन्दं त्यवत्वा तिष्ठति मूकवत् ॥
मनसः स्पन्दनं प्राणः प्राणस्य स्पन्दनं मनः ।
पतौ विहरतो नित्यमन्योन्यं रथसारथी ॥

यः प्राणपवनस्पन्दश्चित्तस्पन्दः स एव हि । प्राणस्पन्दजये यतः कर्तन्यो धीमतोच्चकैः॥ राज्यादिमोक्षपर्यन्ताः समस्ता एव संपदः। देहानिल्विधेयत्वात्साध्याः सर्वस्य राघव॥ बहुनाऽत्र किमुक्तेन सर्वमेव शरीरके। करोति भगवान्वायुर्यन्त्रेहामिव यान्त्रिकः॥

Oh Rāma! For the motion of the chariot which is the body, Isvara has created the mind and Prāna, without which the body cannot function. When the Prāna departs, the mechanism of the body stops; when the mind works, Prāna moves. The relation between these is like that between the driver and the chariot. The exert motion, one upon the other. Therefore the wise should study the regulation of Prāna if they desire to suspend the activity of the mind or concentrate will upon the achievement of Yoga. The regulation of Prāṇa brings all happiness, worldly and spiritual, from the acquisition of kingdoms to Moksa or supreme bliss. Wherefore, O Rāma! study the science of breath or Prāna.

Prāṇa is the chief principle of motion in the Sthūla, Sūksma and Kārana bodies.

We shall now attempt an examination of the Haṭha and the Rāja-yogas somewhat more minutely and see the difference that exists between the two.

Hatha is considered to be a compound word formed of two syllables: Ha, means the moon, and Tha, means the sun. These correspond to the breath which flows through the left and right nostrils. The regulation of breath for the purpose of checking the modification of the thinking principle, is called the Hatha-yoga, under which the Aṣṭāṅga-yoga, the Mantra-yoga, etc., as above enumerated, naturally fall. Rāja-yoga begins where Hatha-yoga, properly followed, ends. It would therefore be unwise to consider the Hatha-yoga as nothing more than a dangerous gymnastic feat, for a moderate exercise of it has been found by experience to be both conducive to health and longevity. It brings in its train the power to prevent or remove diseases, bodily or mental, for its practice regulates the action of the heart, the lungs and the circulation of the blood. It even bestows the gift of putting off death indefinitely, although this privilege is seldom exercised by the true Yogin who knows the consequences of interfering with the laws of nature.

As the Rāja and the Haṭha-yogas are the necessary counterparts of each other, the limbs as it were of the same body, either of them cannot be successfully followed to the exclusion of the other, nor their benefits secured without the directions of a competent Guru, and no one can be a perfect Yogin without a knowledge of the practices of both.

The born Rāja-yogin has the natural power of concentrating the mind without effort. This concentration which is the chief characteristic of Rāja-yoga, is the natural result of the force of will acting powerfully to check the erratic mind and bring it into union with the Jīvātman and Paramātman by a natural or unconscious suspension of the breath.

We have already said that the Rāja-yoga begins where the Hatha-yoga ends. Every, Yoga, the Laya, Tāraka, Dhyāna, etc., has its beginning in Hatha-yoga, consciously or unconsciously, and ends in the Rāja-yoga. The practice of Rāja-yoga is not easy for every one who commences it for the first time in the present life if he had not accustomed himself to it in his past incarnations. And as knowledge stored in the previous lives comes to fruition in the previous lives comes to fruition in the present, the Chela will easily attain to Rāja-yoga through the inevitable initial steps of Hatha-yoga in which a beginning in every incarnation is made. It should therefore be safe to begin with Hatha-yoga, as this irresistibly tends to the purification of man's body and moral nature.

Students of the Yoga-vidyā have been classed under three categories: the Uttama Adhikārins, the highest; the Madhyama Adhikārins, the intermediate; and the Kaniṣṭha Adhikārins, the lowest. Students of different degrees of merit acquired in past lives come under the first two categories. We shall now speak of the Kaniṣṭha Adhikārins who have to begin their Yoga in the present life. For these no course of Yoga is possible save the Haṭha-yoga, which

they should patiently follow, guided by a competent Guru. For, says S'rīmat S'amkarācārya in his treatise on Rāja-yoga, called Aparokṣānubhūti, "The practice of Hathayoga is intended for those whose nature requires to be purged of all impurities." Now, since the majority of men are not free from the infirmities of their lower nature, it follows that the majority of students are in need of a first training which would fit them for the pursuit of the higher system of Rāja-yoga: a training which no system is so well adapted to secure as Hatha-yoga.

The misconceptions produced in the minds of some who, not having impartially viewed the philosophies of Sāmkhya and Yoga—terms synonymous with Rāja and Haṭhayogas,—jump to the conclusion that the two are distinct sciences, each having a distinct bearing upon the knowledge of Self, have been made evident in Chap. V of Bhagavad-Gītā, 4 and 5, where Bhagavān S'rī Kṛṣṇa says to Arjuna:

सांख्ययोगौ पृथग्वालाः प्रवदन्ति न पण्डिताः । एकमप्यास्थितः सम्यगुभयोर्विन्दते फलम् ॥ ४ ॥ यत्सांख्यैः प्राप्यते स्थानं तद्योगैरिप गम्यते । एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पश्यति ॥ ५॥

Meaning that only the ignorant consider Sāmkhya and Yoga to be different, not the Paṇḍits (the enlightened). By the practice of the one the results of both are obtained. The goal attained by the followers of Sāmkhya is also reached by the Yogin. He that sees no difference between Sāmkhya and Yoga possesses the intuitive power of knowledge.

The Maharsi Vasistha, the Guru of Rāmacandra, throws further light on the point in his Yoga-Vāsistha, in which, addressing his worthy disciple, he says:

द्वी कमौ चित्तनाशाय योगो ज्ञानं च राघव । योगो वृत्तिनिरोघो हि ज्ञानं सम्यगवेक्षणम् ॥ १ ॥ असाध्यः कस्यचिद्योगो ज्ञानं कस्यचिदेव च । प्रकारौ द्वौ ततः साक्षाज्जगाद परमः शिवः ॥ २ ॥

Oh Rāma! For the destruction (suppression) of Citta (mind) only two ways are prescribed—Yoga and Sāmkhya (knowledge). Yoga is secured by suppressing the working

of the mind and knowledge, by analytical thought (i.e., tracing the cause from the effect). To some, Yoga is difficult, to others Jñāna (knowledge) is difficult. For this reason it is that the God S'iva has revealed the two ways.

Similar sentiments are breathed in the Kūrma-Purāṇa, where in the chapters on Isvara-Gītā we read that, "the only certain means of acquiring this knowledge is by an adherence to the Sāṁkhya and Yoga doctrines, for they are the same; but he who sedulously devotes himself to them will undoubtedly become acquainted with the real nature of the deity".

The Bhagavad-Gītā is written in eighteen chapters, each describing a system of Yoga; and in the 8th chapter Bhagavān S'rī Kṛṣṇa advises Arjuna to become a Yogin rather than a Jñānin, that he may avoid falling into errors in virtue of the superior knowledge of Self which Yoga offers to its votaries.

We hope we have clearly demonstrated by the accumulated experience of authorities and the S'āstras that the Hatha and Rājayogas, far from being antagonistic to each other, are, on the contrary, interdependent, and that the pursuit of the Rāja-yoga cannot be successfully accomplished without the co-operation of its Sister, the Haṭha-yoga. It has also been shewn that it is safer to begin with the Haṭha-yoga.

The founders of the Hatha and the Rājayogas are respectively the Gods, S'iva and Viṣṇu. To demonstrate to the world the fundamental unity of these two systems which have only an apparently different outward garb, the founders worshipped each as his Guru unceasingly with the object of securing emancipation as expressed in the following maxim:

### शिवस्य हृदयं विष्णुर्विष्णोश्च हृदयं शिवः ॥

In order to illustrate more forcibly the unity of these two systems (identical in their founders, the Gods,' S'iva and Viṣṇu), the Īsvara adressed the sages exhorting them in the last Chapter of the Īsvara-Gītā: "I have now fully explained the different subjects respecting which your minds were perplexed with doubts; but know, farther, that this Nārāyaṇa and myself are one and the same,

and that there is no difference between us. He, like me, is incorporeal, imperishable, the supreme and universal soul. Those, however, who behold diversity in this universe, consider us to be distinct deities, naming him Viṣṇu, and me Mahesvara; but those who know that we are in essence one and the same shall be free from the pains of rebirth."

As a further illustration of the excellence of the Hatha-yoga, which we have attempted to establish by the above few quotations drawn out of an overwhelming number of ancient authorities, we would invite the reader's attention to the familiar, but nevertheless undeniable, analogy introduced in a work of very ancient repute, known as S'aivāgama, in which Adinātha (the God S'iva) urges even the most perfect Yogin not to give up his former practice of Asana, Prāṇāyāma, Kumbhakas, etc. for the purpose of keeping his body in perfect good health by driving away the impure humours therefrom as in the case of all human beings who are required to keep their dwelling houses in perfect sanitary condition for the sake of hygienic principles.

In view of the combined advantage of the two systems, and for the enlightenment of men thirsting for knowledge, the great Yogin Svātmārāma Svāmin compiled the Hatha-yoga-pradīpikā, of which we have in these pages attempted to give, with the original text and its commentary, an English translation for the benefit of students unacquainted with Sanskrit, and we shall be best rewarded if the fruits of the labours of the great Svāmin be appreciated at their true worth, and the reader, imperfectly acquainted with the subject, be enabled to remove the confusion and error which at present seem to prevail in respect of a correct notion of the true science of Yoga. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For the necessity emphasized by the author of attending to the pursuit of Hatha-yoga we would refer the reader to chapter I, 1 to 3 and i0; chap. II, 2, 76 and 77; chap. IV, 15, 21, 26, 27, 104 and 114 of the Treatise.

## HATHA-YOGA-PRADĪPIKĀ

#### FIRST CHAPTER

1. I SALUTE the First Lord, S'iva, who taught to Pārvatī the Haṭhavidyā, that is, a step to the attainment of the most excellent Rājayoga.

Nearly every work on Yoga and the Tantras is in the form of an exposition by S'iva, the great Yogin, to his wife Pārvatī. The word Hatha is composed of the syllables Ha and tha, meaning the Sun and the Moon, i.e., Prāṇā and Apāna. Their yoga or union, i.e., Prāṇāyāma, is called Haṭhayoga. In this stanza and throughout the work it is stated that Haṭhayoga is only a means to Rājayoga. "There can be no Rājayoga without Haṭhayoga and vice versa."

2. Svātmārāma Yogin, having saluted his own Guru, gives out the Haṭhavidyā solely for the attainment of Rājayoga.

By using the word 'solely' he makes it plain that the object of practising Hathayoga is to prepare oneself for Rājayoga, and not to obtain the Siddhis (psychical powers). They are only accidental and secondary. The course of Hathayoga is meant to give complete control over the bodily organs and the mind, so that the Yogin might keep good health and not be troubled during the ensuing course of Rājayoga.

3. To those who wander in the darkness of the conflicting Sects unable to obtain Rājayoga, the most merciful Svātmārāma Yogin offers the light of Haṭhavidyā.

Here the author says that it is impossible to obtain Rājavidyā by any other means than the Haṭhavidyā, e.g., Mantra-yoga, Laya-yoga, contemplation on the images of the various deities, etc. The name of the author, Svātmā-rāma Yogin, is very suggestive. It means one who delights in communion with his Higher Self. This represents the last of the seven stages of Jñāna. The S'rutis say: "The Brahmavidvariṣṭha is one who sports and delights in his Higher Self." The seven stages are thus described in the Yogavāsiṣṭha, one of the most authoritative works on Yoga: One who has rightly distinguished between the

permanent and the impermanent; who has cultivated a feeling of dislike towards worldly pleasures; who, having acquired full mastery over his organs, physical and mental, feels an insatiable longing to free himself from this cycle of existence, has attained the first stage: S'ubhecchā or a longing for the Truth. He who has pondered over what he has read and heard and has realised it in his life has attained the second stage: Vicāranā or Right Inquiry. When the mind having abandoned the many, remains steadily fixed on the one, he has attained the third stage: Tanumānasā or the fading out of the mind. Till now he is a Sādhaka or practiser. Having reduced his mind by the three previous stages to a state of pure Sattva. when he cognises directly in himself the truth: I am Brahman, he is on the fourth stage: Sattvāpatti or attainment of the state of Sattva. Here the Yogin is called Brahmavid. Till now he was practising Samprajnāta-Samādhi, or contemplation where the consciousness of duality still lingers. Henceforward the three remaining stages form the Asamprajnāta-Samādhi, i.e., having no consciousness of the triad: Knower, Knowledge, and the Known. When the Yogin is unaffected by the Siddhis that manifest themselves at this stage, he attains the stage called

Asamsakta (being unaffected by anything). The Yogin is now called Brahmavidvarya. Till now he goes about performing his necessary duties of his own will. When he sees nothing but Brahman everywhere, that stage is called Parārthābhavinī, i.e., where the external things do not appear to exist. Here the Yogin performs his functions prompted by another. He is called Brahmavidvarīyas when he has attained the seventh and last stage during which he neither performs his daily duties himself nor prompted by others, but remains in a state of perpetual Samādhi. The author of this work is said to have attained this stage as his name Svātmārāma shows.

- 4. Goraksa and Matsyendra knew well the Hathavidyā. The Yogin Svātmārāma learnt it from them by their favour.
- 5—9. S'iva, Matsyendra, S'ābara, Ānandabhairava, Caurangin, Mīna, Gorakṣa, Virūpākṣa, Bilesaya, Manthāna, Bhairava, Siddhi, Buddha, Kanthadi, Koranṭaka, Surānanda, Siddhapāda, Carpaṭi, Kānerin, Pūjyapāda, Nityanātha, Nirañjana, Kapālin, Bindunātha, Kāka, Candīsvara, Allāma Prabhudeva, Ghoḍācolin, Ṭiṇṭiṇi, Bhānukin, Nāradeva, Khaṇḍa, Kāpālika and many other great

Siddhas, having conquered time, move about the world.

10. The Hathayoga is a monastery for those scorched by the three Tāpas (pains). To all those engaged in the practice of Yoga, Hathayoga is like the tortoise that supports the world.

The three Tāpas are Ādhyātmika, Ādhidaivika, and Ādhibhautika. Ādhyātmika is of two kinds, bodily and mental; the Ādhidaivika are those sufferings caused by planetary influences; and the Ādhibhautika those caused by tigers, serpents, etc.

11. The Yogin desirous of obtaining Siddhi should keep the Hathayoga very secret. For it is effectual only when it is kept secret and becomes vain when injudiciously revealed.

In this book he describes these processes in detail, but still he says that the Yogin should keep it secret. So it is plain that everything is not given out and the most important processes are to be learnt direct from the Guru; hence it follows that he who begins to practise this after a theoretical study of it and without a Guru will come to harm. The adhikārin. or candidate.

should have the following qualifications. He should perform the duties of his rank. He should have perfected himself in Yama and Niyama to be described later on. He should be entirely devoted to his Guru and the Brahma-Vidyā. No wonder that the Masters refuse to admit all the candidates indiscriminately and say that an adept is the rare efflorescence of an age.

Siddhi is rendered by the commentator as the eight Siddhis: Animan, etc.; or Kaivalya, i.e., Nirvāṇa: the psychical and the spiritual powers.

- 12. The practiser of Hathayoga should live alone in a small Matha or monastery situated in a place free from rocks, water and fire; of the extent of a bow's length and in a fertile country ruled over by a virtuous king where he will not be disturbed.
- 'Free from rocks, water and fire.' These are sanitary considerations not to be passed over lightly by any one who wants to pursue the arduous course of Yoga. By 'water' he means dampness or wet. 'Fire' means troubled by earthquakes or volcanoes.
- 13. The Matha should have a very small door, and should be without any windows;

it should be level and without any holes; it should be neither too high nor too long. It should be very clean, being daily smeared over with cowdung and should be free from all insects. Outside it should have a small corridor with a raised seat and a well, and the whole should be surrounded by a wall. These are the characteristics of a Yoga-Matha as laid down by the Siddhas who have practised Hathayoga.

If it is very high there will be a great difficulty in getting up; and if very long the eye will wander far. Nandikesvara adds to this "The Monastery should be surrounded by flower gardens and groves so that the eye of the Yogin resting upon them might become calm. On the walls of his room he should draw pictures of the cycles of existence and the attendant miseries. He should depict a burning ground and the Narakas, i.e., the hells or places of purification after death, so that the mind of the Yogin will conceive a dislike and horror of this worldly life."

14. Living in such a place, the Yogin should free his mind from all cares and practise the Yoga as taught by his Guru.

The necessity of having a Guru by one's side when practising Yoga is here strongly dwelt upon. The Yogabīja says: 'He who wants to practise Yoga should have a Guru with him. He should begin Prāṇāyāma only with the guidance of his Guru.' The work called Rajayoga says: 'Kaivalya is not to be got by any amount of study of the Vedas, S'astras and Tantras, without the advice of a Guru.' In the Skanda-Purāņa it is said: 'The eight stages of Yoga are to be learnt only from a competent Guru, the Siddhis are to be obtained only from S'iva.' The S'rutis say: 'The Mahatmans reveal those things only to him who has a deep devotion towards his Higher Self and an equal reverence towards his Guru! Only he who has an Ācārya or Guru knows.' The various standard books on Yoga are, I think, meant not so much for beginners and students, as for Gurus to use as guide books to regulate their pupils' training. Even in medicine, he who prescribes a course of treatment empirically, without having thoroughly studied the nature and the peculiarities of the patient's system, and without the ability to see clearly the effect of the various medicines on the internal organism, would be denounced as a quack and charlatan. But in Hathayoga, where

the least mistake may end in death or insanity, it is absolutely necessary to have with us a Guru, who has passed successfully through the course, who can see clearly through our system, and observe the effects of the various processes and modify them accordingly.

15. The Yogin perishes by over-eating, hard physical labour, too much talk, the observance of vows, promiscuous company, and a greedy stomach.

The vows are, bathing in cold water, early in the morning, taking meals in the night, and fasting.

- 16. The Yogin succeeds by cheerfulness, perseverance, courage, true knowledge, firm belief in the words of the Guru and by abandoning company.
- 17. To do no harm to any object, to speak the truth, to refrain from taking what belongs to another, to preserve continence, to practise forbearance and fortitude, to be merciful to all, to walk straightforwardly, to be moderate in diet, and to purify oneself constitute Yama.

All these should be qualified to mean that we should avoid these acts in deed, word and thought.

Tapas (austerities), cheerfulness, belief in God, charity, worship of the deity, hearing the exposition of Vedāntic doctrines, shame, sound mind, Japa (repeating prayers) and Vratas (observances of vows), these constitute Niyama.

These are clearly explained in S'andilya-Upanisad thus: Tapas is the emaciation of the body by the observances of fasts, etc. Cheerfulness means contentment with what one obtains unasked. Āstikya means a belief in the Vedas and what they say. Charity means giving to deserving persons with devotion what one has lawfully acquired. On this point the Gītā says: 'Sāttvika Dāna or charity consists in giving, to a person who cannot return it, in a proper place and time, gifts simply as a matter of duty.' Īsvara-Pūjā means worshipping with a calm and clear mind Visnu or Rudra; Siddhantasravana means the theoretical study of Vedanta. Shame means a repugnance to doing a thing prohibited by the Vedas and S'astras; sound mind (Mati) means devotion to the courses laid down in the Vedas; Japa is practising the Mantras that are not prohibited by the Vedas, as taught by the Guru. It is of two sorts, audible and internal. Internal Japa is repeating the

Mantras mentally. The course of development here laid down would seem to every one the most natural and at the same time the most effectual. The attainment of Yama and Niyama comprises all the active and the passive virtues. The four Sādhanas or the necessary qualifications of a S'isya or pupil; the knowledge of the permanent and the impermanent; the perfect indifference to any objects of desire from the lowest forms of earthly life to that of the Demiurgos; the attainment of the sixfold qualities, and the intense desire for or incessant striving after emancipation—all these are included in the first two stages of Yoga. these means the mind is naturally weaned away from any attachment to worldly objects, and consequently, is in a fair way to succeed in concentration. The Āsanas and the Prāṇāyāma come at the right time and remove any disturbing element arising from the body and its proclivities. The way to the higher paths is now smooth and easy. But the ground is hard to tread and very few have the pluck to go through it or the patience to persevere under repeated failures; so that nearly 99 out of 100 practitioners are frightened by the outlook and begin at the easiest and most practical point, i.e., Āsana and Prāṇāyāma. They read of the

magnificent and stupendous results laid down as following the easiest physical processes in an inconceivably short time and take to it with avidity for some months. But finding they do not see even a shadow of the glorious powers prophesied, they give up the whole effort in disgust and become the bitterest enemies of Yoga, denouncing it as false whenever they can get hearers. These escape thus lightly; but many commit serious mistakes in the processes and end their lives as maniacs or suicides. These do not realise the important fact that these tremendous powers are promised as a result of a course of Prānāyāma only when it is practised by one who has perfected in himself the moral and the spiritual qualities included under Yama and Niyama. This point is beautifully brought out in the Yogavāsistha in the following story:

A Samnyāsin retired into the jungles and practised Prāṇāyāma for many years, but without realising any of the powers foretold. He then went to a Sage and reverently asked him to teach him Yoga. The Sage told him to remain with him, and for the first two years met all his pupil's eager solicitations for instructions with—"Wait". Gradually the Samnyāsin grew accustomed to the situation and forgot to

trouble his master any more for instruction. At the end of twelve years the Rsi one day called to him his pupil and asked him to pronounce the word Om. When the Samnyasin came to the first syllable, Recaka, or the process by which the air in the lungs is pumped out, set in naturally. When he finished the second syllable. Pūraka, or the process of inhalation, set in. At the end of the third syllable, Kumbhaka, or the process of retention, set in. As a spark of fire catches a whole field of sun-dried grass and the whole is in flame in a few minutes, so the pronunciation of the sacred word roused into activity the spiritual faculties that lay dormant hitherto in the pupil, and in a short time he had passed the initial stages of Pratyāhāra, Dhyāna and Dhāraṇā, and settled into the pure and elevated state of Samādhi

Our interest in the story lies in the fact that the Sage patiently waited for the natural unfoldment of the pupil's spiritual tendencies and the purifying of his nature through his association and surroundings. He chose the right time, and seeing into the nature of the pupil as into a glass, brought about in a simple way results psychical and spiritual, that persons, unacquainted with the rationale of Yoga and without the guidance of a Master, labour years

to obtain. If these were understood and their importance fully realised, there would be fewer victims and failures.

Āsanas are treated of in the first place as they form the first stage of Hathayoga. So one should practise Āsanas, that make him firm, free from diseases, and light of limb.

Āsana is said to make firm because it kills out the Rajoguna that causes the fickleness of the mind. By removing diseases it facilitates Concentration; for Patanjali says: 'Disease, dullness, doubt, carelessness, sloth, worldlymindedness, false notion, missing the point and instability are the causes of the distraction of the mind and they are the obstacles.' Heaviness of body arises from a preponderance of Tamas, and Āsana removes this. Though it is impossible to explain clearly and realize the important truths that underlie the various Asanas, absurd and quackish as they seem, till the human system is understood in all its intricacies and details, still I can confidently say that the various postures bring about many important results physical and otherwise. For example, during some of them, various nervous centres are pressed upon and set in action; these act powerfully on the controlling of the irregularities in the body and what is more wonderful, but not less true, the purification of our mental nature, i.e., the suppression of some of our animal passions. Several diseases brought on by an excess of or irregularity in the humours of the body—wind, bile and phlegm are removed by the Āsanas. Those of the Theosophists that are physiologists will find here a vast field for their researches and the harvest is worth the reaping.

18. I proceed to give out some of the Asanas that are accepted by such sages as Vasiṣṭha, etc., and such Yogins as Matsyendra, etc.

Vasistha and Matsyendra were both Jñānins and Yogins. But the former was learned more in Jñāna and the latter in Yoga.

- 19. Having firmly inserted both insteps between the thighs and the calves of the legs he should sit straight on a level place. This is Syastikāsana.
- 20. Place the right sole under the left posterior and the left sole under the right posterior. This is called Gomukhāsana and resembles the face of a cow.

- 21. Place one foot on the other thigh and the other foot under the other thigh. This is Vīrāsana.
- 22. Press the anus firmly with the soles crossed and sit very carefully. This is Kūrmāsana according to the Yogins.
- 23. Assuming the Padmāsana posture, insert the hands between the thighs and the calves; planting them firmly on the ground, rise from the ground. This is Kukkuṭāsana.
- 24. Assuming the Kukkuṭāsana posture wind your arms around your neck and remain raised like a tortoise. This is called Uttāna-Kūrmāsana.
- 25. Taking hold of both the toes with your hands keep one arm extended and draw the other towards your ear as you would do with the string of a bow. This is called Dhanurāsana.
- 26. Place the right foot at the foot of the left thigh and the left foot outside the right knee. Take hold of the right foot by the left hand and the left foot by the right hand and turn your head towards the left completely. This is Matsyendrāsana.

27. This Matsyendrāsana increases appetite by fanning the gastric fire and destroys terrible diseases in the body; when practised it rouses Kunḍalinī and makes the Moon steady.

Above the root of the palate the Moon is said to be located, ever dropping cool ambrosial nectar that is wasted by mixing with the gastric fire. But this Āsana prevents it. There is a curious story told of Matsyendra. He is said to be the pupil of Ādinātha or S'iva. Once S'iva went to a lonely island and he thinking it uninhabited, taught his wife Pārvatī, the mysteries of Yoga. A fish that happened to be near the shore heard everything and remained immovable with its mind concentrated. Ādinātha perceiving this thought that the fish had learnt the Yoga and being extremely merciful sprinkled water upon him. Immediately he became a Siddha possessing a divine body and was called Matsyendra.

This is deeply symbolical and suggestive. Compare the story of Dragon, the Matsyāvatāra and the fish to whose horn the Hindu Ark of Vaivasvata was tied during the flood. For some valuable hints towards the elucidation of this, vide the article of Madame Blavatsky on "The Druses" in the *Theosophist* volume of 1883.

- 28. Stretch out both the legs and having taken hold of the toes of the feet with the hands, place your forehead upon your knees. This is Pascimāsana.
- 29. This most excellent of all āsanas, Pascimāsana, makes the breath flow through the Suṣumṇā, rouses the gastric fire, makes the loins lean and removes all diseases.
- 30. Plant your hands firmly on the ground and support your body upon your elbows pressing against the side of your loins. Raise your feet in the air stiff and straight on a level with the head. This is Mayūrāsana.

This posture resembles the plant balance in the modern course of gymnastics on the parallel bars.

31. This Āsana cures Gulma (diseases of the stomach), dropsy and Plīhan (diseases of the spleen), and removes all diseases caused by an excess of wind, bile or phlegm. It easily digests food taken immoderately and promiscuously, and reduces to ashes even the terrible poison Hālāhala.

During the churning of the Ocean by the Gods and the Asuras the first thing that came

out was the poison Kālākūṭa or Hālāhala. It began to burn the three worlds and no God could be persuaded to eat it. At last S'iva swallowed it, but ere it got down his throat, Pārvatī held it firmly. So it remained for ever there and S'iva's throat became black. Hence his name Kālakaṇṭha or Nīlakaṇṭha, i.e., black-throated. This plainly reveals some great cosmical mystery connected with the evolution of our planetary system.

- 32. Lying upon one's back on the ground at full length like a corpse is called S'avāsana. This removes the fatigue caused by the other Āsanas and induces calmness of mind.
- 33. The Āsanas as given out by S'iva are eighty-four in number. Of those I shall describe four of the most important.

Goraksa says: There are as many Āsanas as there are varieties of beings. S'iva has counted eighty-four lakhs and he only knows them. Of these he has selected eighty-four, among these four are the most important and useful.

34. They are Siddha, Padma, Simha and Bhadra. Of these, the most comfortable and the most excellent is Siddhāṣana.

- 35. Press firmly the perineal space with the heel and place the other heel above the penis (or pubes). Fix your chin tightly upon your breast. Remain erect with you organs under control and look fixedly at the spot between the eyebrows. This is called Siddhāsana; and it removes every obstacle from the path to emancipation.
- 36. Place the right heel above the penis and the left above the right. This is called Siddhāsana also.

The Siddhasana described in the previous S'lokas is practised by the followers of Matsyendra. The one now described belongs to the other sects.

37. Some say this is Siddhāsana, others Vajrāsana, others Muktāsana and others Guptāsana.

That described first is called alike Siddhāsana and Vajrāsana. The Muktāsana consists in placing one heel under the perineal space and the other heel under it. Guptāsana is described in Stanza 37.

38. The Siddhas say that as among Niyamas, the most important is not doing any

harm to any one, and among Yamas a moderate diet, so is Siddhāsana among the Āsanas.

- 39. Of the 84 Āsanas, one should always practise Siddhāsana. It purifies the 72,000 Nādīs.
- 40. The Yogin practising contemplation upon his Ātman and observing a moderate diet, if he practises the Siddhāsana for 12 years, obtains the Yoga Siddhis.
- 41. When the Siddhāsana is mastered, and the breath carefully restrained by the practice of Kevala-Kumbhaka, why do we need the various other Āsanas?
- 42. When the Siddhāsana is mastered, the Unmanī avasthā (described later on) that gives delight, the Moon and the three Bandhas follow without effort and naturally,

The Bandhas are Mūlabandha, Uḍḍiyāna Bandha and Jālandhara Bandha. As these and the Unmanī avasthā are described later on, I refrain from explaining them here.

43. There is no Āsana like the Siddha, no Kumbhaka like the Kevala, no Mudrā like the Khecarī, and no Laya (absorption of the mind) like the Nāda.

44. Place the right heel at the root of the left thigh and the left heel at the root of the right, cross the hands behind the back and take hold of the toes, the right toe with the right hand and the left toe with the left. Place the chin firmly on the breast and look fixedly at the tip of the nose. This is called Padmāsana and destroys all diseases.

The secret teaching is that there should be a space of four inches between the chin and the breast.

- 45 & 46. Place the feet firmly on the opposite thighs and place the palms one upon another in the middle; direct your eyes to the tip of the nose and place the tip of the tongue at the root of the front teeth; place the chin on the wrist and slowly raise upwards the Prāṇa (by contracting the anus upwards).
- 47. This is Padmāsana that destroys all diseases. This cannot be attained by ordinary mortals. But only some intelligent persons attain it.
- 48. Assuming the Padmāsana posture and having placed the palms one upon another, fix the chin firmly upon the breast and

contemplating upon Brahman, frequently contract the anus and raise the Apāna upwards; by a similar contraction of the throat force the Prāṇa downwards. By this he obtains unequalled knowledge through the favour of Kundalinī (which is roused by this process).

By the union of the Prāṇa and the Apāna the gastric fire is roused and the serpent Kuṇḍa-linī (that lies coiled 3½ times round and the Suṣumṇā closing the opening with its mouth), feels this and begins to move, straightening itself and proceed upwards. Then the Prāṇa and the Apāna should be forced through the hole into the Suṣumṇā. The process described in this verse is that of Jālandhara Bandha.

- 49. The Yogin sitting in the Padmāsana posture by restraining the breath drawn in through the Nāḍīs, becomes liberated; there is no doubt about this.
- 50. Place the ankles upon that part of the body between the anus and the scrotum, the right ankle upon the left side of it, and the left ankle upon the right.
- 51. Place the palms upon the knees extending the fingers and direct the eyes to

the tip of the nose, with opened mouth and a concentrated mind.

- 52. This is Simhāsana held in so great esteem by the highest Yogins: this most excellent āsana facilitates the three bandhas.
- 53. Place the ankels upon the sides of the Sīvanī (the part between the anus and the scrotum). The right upon the right and the left upon the left side.
- 54. Then bind the thighs with your hands wound round them. This is Bhadrāsana and destroys all ills.
- 55. The Siddhas and the Yogins call this Gorakṣāsana. Thus the Yogin should untiringly practise all these Āsanas until he feels no pains or fatigue.
- 56. Then he should purify the Nādīs, by performing Prāṇāyāma and practise the Mudrās and Kumbhakas of various sorts.
- 57. Then in the course of Yoga, the concentration upon the Nāda (sounds from the Anāhata-cakra or the cardiac plexus) comes next. The Brahmacārin (devoted to Brahman) who leading a chaste life and observing a moderate diet practises this Yoga, renouncing the fruits of his actions, becomes a

Siddha within more than a year; there need be no doubt about this.

58. Moderate diet is defined to mean taking pleasant and sweet food; leaving one-fourth of the stomach free, and offering up the act to Siva.

He should fill two parts of his stomach with food and the third with water, leaving the fourth free for the passage of air. Pleasing S'iva means that he should think that the eater is S'iva and not himself; as the S'rutis say, 'The eater is Mahesvara, the great Lord.'

59. The following things are considered as unsalutary to the Yogins: Things that are sharp, sour, pungent and hot, myrabolans, betel-nut and leaves, the ordinary conjee oil, sesamum, mustard, liquors, fish, flesh of animals like the goat, curds, butter-milk, gram, fruit of the jujube, oil-cakes, asafoetida and garlic.

By sharp things, bitter substances such as  $p\bar{a}vark\bar{a}y$ , etc., are meant. Sour such as tamarind; pungent as chillies; hot such as those that increase the temperature of the body, as sugar, jaggery, salt.

60. Diet of the following nature should be avoided as being unhealthy: food that having been once cooked has grown cold and is heated again; that has an excess of salt and sourness; that is indigestible, and that has the leaves of the woody quassea mixed with it.

The leaves of sāka which should be prepared without salt being mixed with it, are also considered unhealthy. Not even the conjee of barley or peas mixed with salt. So Dattātreya and Skanda Purāṇa.

61. Gorakṣa says, he should avoid in the beginning bad company, basking near the fire during winter, sexual relations and long journeys, bathing early in the morning, fasting, and hard physical work.

By mentioning basking near the fire, sexual intercourse, long journeys to sacred places by foot, it should be understood that they should be avoided during the period of practice. After he completely masters the practice, he may (optionally) have recourse to basking near the fire during winter, having sexual intercourse with his wife during the proper time (as laid down in the Smṛtis), making journeys by foot

to sacred places provided that he is a Gṛhastha (householder), that this is the view taken by the author is clear from the verse quoted from Gorakṣanātha. Bathing early in the morning brings on cold, and fasting and such other practices require the exercise of the body; therefore these should also be avoided. Fasting increases bile.

- 62. The following things can be safely taken by the Yogin: Wheat, rice (there are two kinds: the first is called in Tamil, S'ennel, and the second is called in Tamil, S'amba, and that which is reaped in 60 days is called in Tamil, Kuruvai), barley, milk, ghee, sugarcandy, butter, honey, dry ginger, cucumber, and the five potherbs (called in Sanskrit जीवन्ती, वास्तुमूल्या, अक्षी, मेघनाद, पुनर्नवा), kidney beans (Payar), and good water.
- 63. The Yogin should take a nourishing and sweet food mixed with milk; it should be pleasing to the senses and nutritive to the Dhātus (humours).

Here, he can use buffalo's milk if he cannot get pure cow's milk. He can take various sorts of cakes that are nutritious and pleasing to the senses.

- 64. Any person if he actively practises Yoga becomes a Siddha; be he young, old or even very old, sickly or weak.
- 65. One who practises, will obtain Siddhis, but not one who is idle. Yoga Siddhis are not obtained by a mere theoretical reading of the Sastras.
- 66. Siddhis are not obtained by wearing the dress of a Yogin, or by talking about them, but untiring practice is the secret of success. There is no doubt about this.
- 67. The various Āsanas, the Kumbhakas, and the various Mudrās of Haṭhayoga, should be practised only so far as one does not attain Rājayoga.

## SECOND CHAPTER

- 1. The Yogin having perfected himself in the Āsanas, should practise Prāṇāyāma according to the instructions laid down by his Guru, with his senses under control, observing all along a nutritious and moderate diet.
- 2. When the breath wanders, *i.e.*, is irregular, the mind is also unsteady, but when the breath is still, so is the mind, and the Yogin lives long; so one should restrain the breath.
- 3. A man is said to live only so long as he has the breath in his body; when the breath goes out he is said to be dead. So one should practise Prāṇāyāma.
- 4. When the Nāḍīs are full of impurities, the breath does not go into the middle Nāḍī, Suṣumṇā; then there is no attainment of the object nor arriving at the Unmanī avasthā.

- 5. When all the Nādīs that are now full of impurities become purified, then only the Yogin can successfully perform Prāṇāyāma.
- 6. So one should practise Prāṇāyāma with a mind in which the Sāttvika (pure) element prevails, till the Suṣumṇā Nāḍī is free from the impurities.

In the above S'lokas breath does not mean the air taken in and given out, but the Prāna, i.e., the magnetic current of breath, as it will be absurd if we say that the breath must be made to go to the right toe, etc.

In the preceding S'loka, Sāttvika Buddhi means a mind in which the Rājasa elements, such as unsteadiness, sloth, etc., have been overcome by the worship of Īsvara, strong will and perseverance.

- 7. The Yogin assuming the Padmāsana posture should draw in the Prāṇa through the Idā, or the left nostril, and having retained it as long as he could, exhale it through Pingalā, or the right nostril.
- 8. Again inhaling the Prāṇa through the Piṅgalā, he should perform Kumbhaka as laid down in the books, and should again slowly exhale it through the Idā.

- 9. He should perform Pūraka (inhalation) through the same nostril by which he performed Recaka, and having restrained the breath to the utmost (till he is covered with perspiration or till his body shakes), should exhale it slowly, and never fast (as it will diminish the energy of the body).
- 10. Draw in the Prāṇa by the Iḍā and exhale it by the Piṇgalā; again draw in through the Piṇgalā, and having retained it as long as you can, exhale it through the Iḍā. The Yogin who has perfected himself in Yama, by practising Prāṇāyāma through the right and left, gets his Nāḍīs purified in not less than three months.
- 11. He should perform Kumbhakas four times a day—in the early morning, midday, evening and midnight—till he increases the number to Eighty.

This comes to about 320 Kumbhakas daily. But as it might be inconvenient to practise at midnight, it might amount to 240 Kumbhakas ordinarily.

12. In the first stage, the body perspires; in the second, a tremor is felt throughout the body, and in the highest stage, the Prāṇa

goes to the Brahmarandhra; so one should perform Prāṇāyāma.

In the first stage, the Prana is retained for 12 mātrās; in the second, 24 mātrās; and in the third, 36 mātrās. A mātrā is defined to be the time taken for circling the knee three times filliping the fingers once; others say the time occupied by clapping the hands thrice (as in Atatāla). A third definition is the time taken for the breath to go in and come out in the case of a man who is sound asleep. The first stage of Prāṇāyāma has a period of 12½ breathings. So breathings are called a Pala. The other stages of Yoga-Pratyāhāra, Dhāraṇā, Dhyāna and Samādhi-are only progressions in Prāṇāyāma. When the Prāna is restrained for a period of 125 Palas, then it goes into Brahmarandhra. When the Prāna stays in Brahmarandhra for about 25 Palas, that is Pratyāhāra. If it remains there 5 ghatikās or 2 hours, it is Dhāraṇā. If it stays for 60 ghatikās or 24 hours, it is Dhyāna. If it is restrained for 12 days, it is Samādhi.

- 13. Rub well on the body the perspiration given out. This gives firmness and lightness to the whole constitution.
- 14. In the early stages of practice he should take food mixed with milk and ghee.

But when he has advanced he need not observe such restrictions.

- 15. As we tame lions, elephants and tigers gradually, so also should Prāṇa be brought under control. Else it will kill the practitioner.
- 16. By the practice of Prāṇāyāma one is freed from all diseases. By mistaken course of Yoga, the Yogin brings upon himself all diseases.
- 17. By a wrong course of Prāṇāyāma the breath becomes deteriorated, and hence, cough, asthma, pains in the head, eyes and the ears and various other diseases arise.
- 18. He should gradually inhale the breath and as gradually exhale it; he should also restrain it gradually. Thus it is that a man obtains Siddhis.
- 19. When the Nāḍīs are purified the consequent signs are perceptible, *i.e.*, the body becomes slender and bright.
- 20. If the Nādīs are purified, he is able to restrain his breath longer, the gastric fire becomes more active, the Nāda (inner sound) is heard, and he enjoys perfect health.

- 21. One who is of a flabby and phlegmatic constitution should first practise the six acts. Others should not, as they have not these defects, the three humours, wind, bile and phlegm, being equal in them.
- 22. The six acts are Dhauti, Vasti, Neti, Trāṭaka, Nauli and Kapālabhāti.
- 23. These six acts that purify the body should be carefully kept secret, as they produce various wonderful results, and, as such, they are held in high esteem by the Great Yogins.
- 24. Take a clean piece of cloth 4 fingers broad and 15 spans long, and slowly swallow it according to the instructions of the Guru.

A long strip of cloth taken from a new Muslin turban would do well. Swallow a span the first day and increase it daily by a span. The cloth should also be a little warm.

- 25. Draw it out again. This is called Dhauti, and removes asthma, Plīhan (splenetic diseases), leprosy and other diseases brought on by phlegm.
- 26. Sit yourself in a vessel of water covering your navel, resting your body on the forepart of your feet, the heels pressing

against the posteriors. Insert a small bamboo tube into the anus.

27. Then contract the anus (so as to draw the water in) and shake well the water within the stomach (and despel it). This is Vasti. It cures Gulma (splenetic diseases), Plīhan, dropsy and other diseases arising from an excess of wind, bile and phlegm.

The bamboo tube should be six fingers long, and four fingers length of it should be inserted in the anus. Some practise without this tube, but it is very dangerous, as all the water does not come out and so causes many diseases. The above two processes should not be gone through after a full meal, nor should one delay taking his meals after these.

- 28. This Vasti, when duly practised, refines the Dhātus, Indriyas and the Antaḥkaraṇa; it makes the body bright and increases the digestive power; it destroys all the defects in the constitution.
- 29. Draw up through one of the nostrils a fine piece of thread 12 fingers long and draw it out through the mouth. This is *Neti*.

The thread should have no knots. The way to do this is to put one end of the thread into the nose and closing the other nostril with the finger; inhale the breath and exhale it through the mouth. By a repetition of this process the thread gets into the mouth. Then take it and pull it out. You can also pass the thread through one nostril and draw it through the other.

- 30. This purifies the skull and makes the sight very keen. Also it removes the diseases in the parts above the shoulders.
- 31. Look without winking the eyelids at a minute object with your mind concentrated till the tears come into the eyes. This is called Trāṭaka by the Gurus.
- 32. By Trāṭaka, all the diseases of the eye and sloth are removed. So it should be carefully preserved secretly as a golden casket.
- 33. With the head bent down, one should turn right and left the intestines of the stomach with the slow motion of a small eddy in the river. This is called Nauli by the Siddhas.
- 34. This Nauli, the most important of all the Hathayoga practices, drives away the dullness of the gastric fire, increases the

digestive power, produces a pleasing sensation and destroys all diseases.

- 35. Perform Recaka and Pūraka rapidly like the bellows of a black-smith. This is called Kapālabhāti, and destroys the diseases of the phlegm.
- 36. One freed from corpulence and phlegm by the performance of the above six acts, succeeds very easily if he begins to practise Prānāyāma afterwards.
- 37. Some teachers say that all the impurities (of the Nāḍīs) are removed by Prāṇāyāma only and not by any other means.
- 38. Contracting the anus, draw up the Apāna to the throat and vomit the things that are in the stomach. This act that gradually brings the Nāḍī-cakras under control is called Gajekaraṇī.
- 39. Brahmā and Gods devoting themselves to the pratice of Prāṇāyāma were freed from the fear of death. So, one should practise it.
- 40. So long as the breath is restrained, so long as the mind is firm and steady, so long as the eye is directed towards the

middle of the eye-brows; why should one fear death?

- 41. When the Nāḍī-cakras have been purified by a regular course of Prāṇāyāma the breath easily forces itself into the mouth of the Susumnā and enters it.
- 42. When the breath flows through the Suṣumṇā, then the mind becomes steady. This steadiness of the mind is called Unmanī avasthā.
- 43. To attain it the wise ones practise various sorts of Kumbhakas. By a practice of the various Kumbhakas he obtains various Siddhis.

As said in the Bhāgavata, one obtains, through the practice of Yoga, those Siddhis that are obtained severally by his previous Karma, plants, religious austerities and mantras.

- 44. There are eight Kumbhakas, namely, Sūryabhedana, Ujjāyī, Sītkārī, Sītalī, Bhastrikā, Bhrāmarī, Mūrcchā and Plāvinī.
- 45. At the end of Pūraka, the Jālandharabandha should be practised. At the end of Kumbhaka and at the beginning of Recaka he should practise Uddiyāna Bandha.

The former is practised as follows: The throat is contracted and the chin firmly placed on the chest.

46. Contracting the throat, and the anus at the same time, the breath flows through the Suṣumṇā being drawn in through the back part of the navel.

If one has learned from his Guru the Jihvā-(tongue)-bandha, by practising this first and Jālandhara-bandha afterwards, Prāṇāyāma follows easily. But if the Jihvā-bandha is not known, then he should contract the anus. These three bandhas are to be learned from Guru. For if practised wrongly they bring on various incurable diseases.

47. By contracting the anus upwards and forcing the prāṇa downwards from throat, the Yogin becomes a lad of 16, ever free from old age.

In this the Mūla-bandha and the Jālandharabandha are mentioned; the third Uḍḍiyānabandha is not mentioned as it naturally follows from the above.

48. Placing himself on a convenient seat and assuming an easy āsana, the Yogin

should slowly draw in the breath through the right Nāḍī, Piṅgalā.

Here I shall quote from a work on Yoga a description of the daily life that a Yogin is expected to lead. The Yogin should get up at 4 or 6 o'clock in the morning. Having contemplated upon his Guru in his mind and his duty in his heart, he should clean his teeth and besmear himself with holy ashes. Seated on a soft and convenient seat in a pleasant Matha, he should salute (mentally) his Guru. Then he should perform Samkalpa. It is of this form: "In the 2nd half of the life of Ādi Brahmā, that goes on by the order of Visnu, the Great Purusa, in the S'veta-varāha-kalpa, in the Vaivasvata Manvantara, in the first quarter of the Kali Yuga, in the Jambū Dvīpa, in the Bhārata Varsa, in the Bharata Khanda, to the South of Meru, where the S'aka era prevails, in the 60 years cycle, beginning with Prabhava, in the year ... in the ... Ayana, in the ... Rtu, in the month of . . . in the half of the month, on the . . . day of it, on this holy day, in the . . . day of the week, in the . . . star, when the yogas are all very propitious, by the command of the Lord, for attaining Samādhi and its results, I begin to perform Āsana, Prāṇāyāma, etc." After

performing this Sankalpa, he should make as many salutations as he can to S'esa, the King of the Serpents, that he may safely go through the Asanas. He should then practise the Asanas, and when he gets fatigued, the S'ava (corpse) He should perform the practice called Viparītakaraņī. Then having performed Ācamana (sipping the water pronouncing some Mantra), he should salute the great Yogins. He should then assume the Siddhāsana and should perform 10 Prāṇāyāmas, increasing the number by 5 every day, until he reaches 80. He should first practise Kevala-kumbhaka by the right and left Nādīs. Then follows Sūryabhedana, Ujjāyī, Sītkārī, Sītalī and Bhastrikā, and then the others. Then the Mudras should be practised as taught by the Guru. He should after that assume the Padmāsana posture and practise concentration upon the inner sounds. In the end he should offer up all these to Isvara. Having got up he should bathe in hot water. Then the daily duties should be performed very quickly. The same process should be gone through in the midday. After that he should take some rest and proceed to take his meals. Then he should take cloves, camphor, or betel-leaf without chunam (lime). After meal he should study the S'astras that treat of emancipation or he should hear the

Purāṇas expounded; or repeat the names of Īsvara. When it is an hour and a half to sunset he should begin to practise as before, and then perform the Saṃdhyāvandana. He should not practise Viparītakaraṇī in the evening and midnight or after meal. Then he should begin to practise at midnight.

- 49. He should practise Kumbhaka until he feels that Prāṇa pervades the whole of his body from the head to the toe. Then he should slowly exhale it through the right nostril.
- 50. This Sūryabhedana kumbhaka should again and again be performed, as it purifies the brain and destroys the intestinal worms and the diseases arising from the excess of wind.
- 51 & 52. Closing the mouth, draw up the breath through the nostrils till the breath fills the space from throat to the heart with a noise. Perform Kumbhaka as before and exhale through Idā. This removes the phlegm from the throat and increases the digestive power of the body. This is called Ujjāyī, and it should be practised walking or sitting. It removes all the diseases from the Nādīs, and the Dhātus as also the dropsy.

The Dhātus are seven in number, They are skin, flesh, blood, bones, marrow, fat and semen.

- 53. Putting the tongue between the lips and drawing the breath in the mouth with a hissing sound the Pūraka should be made, and then the Recaka by the two nostrils only (and not by the mouth). This is called Sītkārī. By repeating this one becomes a second god of beauty.
- 54. Among the multitude of women he becomes an object of admiration; he is able to do and undo; and feels neither hunger, thirst, nor indolence.
- 55. By this practice he gains strength of body, and becoming the lord of Yogins, remains undoubtedly free from injuries of every kind.
- 56. Protruding the tongue a little way from the lips, he should inhale the Prāṇa and having performed Kumbhaka should breathe out through the nostrils.
- 57. This Kumbhaka called Sītalī destroys Gulma, Plīhan, and other diseases as also fever, bilious complaints, hunger, thirst and the bad effects of poisons, *i.e.*, snakebites, etc.

- 58. Place the feet upon the opposite thighs. This is called Padmāsana and it destroys all diseases.
- 59 & 60. Assuming this posture, he should close the mouth and breathe out through his nostrils till the pressure is felt on the heart, the throat and the brain. Then he should draw in the breath with a hissing sound till it strikes against the heart, all this time keeping his body and head erect.
- 61. Again, he should draw in the breath and exhale it as before directed. Go on, again and again, as the black-smith works his bellows rapidly.
- 62. He should then keep the Prāṇa constantly moving (by Recaka and Pūraka) in his body. When he gets tired he should breathe out by the right nostril.
- 63. When the breath rapidly fills the stomach he should close his nose by the thumb, the ring and the little fingers.
- 64. Having performed Kumbhaka according to the rules, he should breathe out through the left nostril. This removes the diseases arising from the excess of wind, bile,

and phlegm, and increases the digestive fire in the body.

Bhastrikā-kumbhaka should be thus performed: press the left nostril by the ring and the little fingers and by the right nostril he should inhale and exhale as the bellows. If he feels tiresome he should perform Kumbhaka, inhaling by the right nostril, and exhaling by the left nostril. Then he should press the nostrils, and by the right nostril he should inhale and exhale like the bellows; and he should go on alternately till he feels tiresome. This is one method. The other way of practising it is to close the left nostril, and inhale as much as possible by the right nostril, and then exhaling it gradually by the left nostril. This should be done several times, and if he should then feel tiresome, he should perform Kumbhaka, and exhale through Idā Nādī.

65. This rouses the Kuṇḍalinī quickly. It purifies the Nāḍīs considerably, it is pleasant and is the most beneficial of all the Kumbhakas. It removes the phlegm that is at the mouth of Suṣumṇā.

Sūryabhedana and Ujjāyī are both hot. Sītkārī and Sītalī are cool. Bhastrikā preserves equal temperature. Again Sūryabhedana destroys the excess of wind, Ujjāyī phlegm, Sītkārī and Sītalī bile, and Bhastrikā all three.

- 66. This Bhastrikā-kumbhaka should be specially practised, as it enables the breath to break through the three Granthis or knots that are firmly placed in the Suṣumṇā.
- 67. Fill in the air rapidly making the sound of a male bee, and again exhale it making the sound of a female bee humming. (Practise Kumbhaka.) The great Yogins by a constant practice of this feel an indescribable joy in their hearts. This is Bhrāmarī.
- 68. At the end of Pūraka, practise the Jālandhara Bandha, and exhale the breath slowly. This is Mūrcchā-kumbhaka, as it reduces mind to a state of stupor and gives pleasure.
- 69. Having filled the lungs completely with the air till they are distended, the Yogin moves upon waters of great depth like a lotus leaf.
- 70. There are three kinds of Prāṇāyāma: Recaka Prāṇāyāma, Pūraka Prāṇāyāma and Kumbhaka Prāṇāyāma. Kumbhaka is also of two kinds. Sahita and Kevala.

The first kind of Prāṇāyāma consists in performing Recaka first, the second in doing Pūraka first, the third is suddenly stopping the breath without Pūraka and Recaka. The Sahitakumbhaka is of two sorts: the first resembling the first kind of Prāṇāyāma, the second the second kind of Prāṇāyāma. Kevala-kumbhaka is the same as Kumbhaka Prāṇāyāma.

71. As long as one does not get to Kevalakumbhaka that consists in restraining the breath without Pūraka and Recaka, he should practise Sahita.

The Sahita should be practised till the Prāṇa enters Suṣumṇā, which is known by a peculiar sound being produced in the Suṣumṇā. Then he should practise only ten or twenty-five Sahita-kumbhakas and increase the Kevala-kumbhakas to eight.

- 72 & 73. This sort of Prāṇāyāma is called Kevala-kumbhaka. When this Kumbhaka has been mastered without any Recaka or Pūraka, there is nothing unattainable by him in the three worlds. He can restrain his breath as long as he likes through this Kumbhaka.
- 74 & 75. He obtains the stage of Rājayoga. Through this Kumbhaka, the Kundalinī

is roused, and when it is so roused the Suṣumṇā is free of all obstacles, and he has attained perfection in Haṭhayoga. One cannot obtain perfection in Rājayoga without Haṭhayoga and *vice versa*. So he should practise both till he attains perfection in Rājayoga.

- 76. At the end of Kumbhaka he should draw off his mind from any and every object whatever. By thus practising regularly he attains the stage of Rājayoga.
- 77. The signs of perfection in Hathayoga are: the body becomes lean, the speech eloquent, the inner sounds are distinctly heard, the eyes are clear and bright, the body is freed from all diseases, the seminal fluid is concentrated, the digestive fire is increased and the Nāḍīs are purified.

## THIRD CHAPTER

- 1. As Ananta, the Lord of Serpents, supports this whole universe with its mountains and forests, so Kuṇḍalinī is the main support of all the Yoga practices.
- ▶ 42 & 3. When Kuṇḍalinī is sleeping, it is aroused by the favour of the Guru, then all the lotuses (nervous centres) and Granthis (knots) are pierced. Then Prāṇa goes through the royal road: Suṣumṇā. Then the mind remains suspended and then the Yogin cheats death.
- 4. Suṣumṇā the great void, the Brahmarandhra the great road, the burning ground, S'āmbhavī and the middle path, all refer to the same thing.
- 5. So, the Yogin should carefully practise the various Mudrās to rouse the great goddess (Kuṇḍalinī) that sleeps closing the mouth of Suṣumṇā.
- 6 & 7. Mahāmudrā, Mahābandha, Mahāvedha, Khecarī, Uḍḍiyāna, Mūla and

Jālandhara Bandha, Viparītakaranī, Vajrolī and S'akticālana, these are the ten Mudrās that destroy old-age and death.

- 8. These were given out by Siva and confer the eight Siddhis. They are much sought after by all Siddhas and are difficult to obtain even by the Devas.
- 9. This should be carefully kept secret as a box of diamonds and should not be told to anybody—just as the illicit connection with a married woman of noble family.
- 10. Pressing the anus with the left heel and stretching out the right leg take hold of the toes with your hand.
- 11 & 12. Then practise the Jālandhara Bandha and draw the breath through the Suṣumṇā. Then the Kuṇḍalinī becomes straight just as a coiled snake when struck by a rod suddenly straightens itself like the stick. Then the two other Nāḍīs become dead, because the breath goes out of them.
- 13. Then he should breathe out very slowly and never quickly. The wise men call it Mahāmudrā.
- 14. This Mahāmudrā destroys death and many other pains. As it had been given out

by the great Siddhas, it is called Mahāmudrā or the great Mudrā, for its excellence.

- 15. He should practise first on the left side, and then on the right, till both make an equal number.
- 16. There is nothing that he can eat or avoid. All objects of whatever taste, or having no taste at all, are digested. Even poison itself proves to him like nectar.
- 17. He who practises Mahāmudrā, overcomes consumption, leprosy, piles, Gulma, indigestion, etc.
- 18. Thus has been described the Mahāmudrā that can confer great Siddhis upon men. This should be carefully kept secret and should not be given out to any and everybody.
- 19. Pressing the anus with the left ankle place the right foot upon the left thigh.
- 20. Having drawn in the breath, place the chin firmly on the breast, contract the anus and fix the mind on the Suṣumṇā Nādī.
- 21. Having restrained the breath as long as possible he should then breathe out slowly. He should practise first on the left side and then on the right.

- 22. Some think that the Jālandhara Bandha should be avoided here and that the tongue should be pressed firmly against the root of the front-teeth.
- 23. This Mahābandha that confers great Siddhis stops the upward course of the breath through the Nādīs except Susumṇā.
- 24. This frees one from the great noose of king Yama and brings about the union of the three Nāḍīs: Iḍā, Piṅgalā and Suṣumṇā; it also enables the mind to remain fixed between the eye-brows.
- 25. As a beautiful and graceful woman is of no value without a husband, so Mahāmudrā and Mahābandha have no value without the Mahāvedha.
- 26. The Yogin assuming the Mahābandha posture, should draw in his breath with a concentrated mind and stop the upward and downward course of the Prāṇa by the Jālandhara Bandha.
- 27. Resting his body upon his palms placed upon the ground, he should strike the ground softly with his posteriors. By this the Prāṇa, leaving Iḍā and Pingalā, goes through the Suṣumṇā.

- 28. Then takes place the union of the Moon, Sun and Fire (Iḍā, Piṅgalā and Suṣumṇā) that leads to the immortality. The body assumes a deathlike aspect. Then he should breathe out.
- 29. This is Mahāvedha and confers great Siddhis when practised. This removes the wrinkles and grey hair consequent on old age. So this is greatly esteemed by the practiser.
- 30. These three Bandhas that ward off death and old-age, increase the gastric fire and confer the Siddhis, Animan, etc., and should be carefully kept secret.
- 31. These are performed in eight different ways. Every day and every yāma (three hours) thereof. These confer good merits and destroy the bad ones. Those who are well up in these, need practise the uncial processes only moderately.

I do not clearly understand what are the eight ways mentioned in Stanza 31, nor does the commentator throw any light on it.

32. When the tongue is turned back into the hole in the skull and the eyes fixed firmly between the eye-brows, this is Khecarī.

33. By cutting the tongue, and shaking and milking it you should increase its length until it touches the eye-brow. Then the Khecarī Mudrā succeeds.

The cutting would be described immediately. Shaking it means taking hold of the tongue by the fingers and moving it to-and-fro. Milking it means taking hold of the tongue and drawing it as one does the udders of a cow in milking it.

- 34. Taking a bright clean knife as sharp as the leaf of the milk hedge plant, cut to a hair's breadth the *frænum lingnum*: the tender membrane that connects the tongue with the lower part of the mouth.
- 35. Then rub the part with a compound of powdered salt and turmeric. Then after seven days cut again to the extent of a hair-breadth.

He should rub both morning and evening; but as because salt is prohibited in the case of Yogins, they should substitute the burnt powder of Khadira or the woody cassia. But in the text salt is taken upon the assumption that the Khecarī Mudrā should be practised before the beginning of the Hathayoga practice.

- 36. He should thus practise daily for a period of six months. After that the membrane that connects the tongue with the lower part of the mouth is severed.
- 37. Then turning the tongue he should make it enter the place at the junction of the three Nāḍīs, viz., the hole in the palate; this is called the Khecarī Mudrā and the Ākāsa Cakra.
- 38. The Yogin that remains even for half a minute with his tongue turned upwards is freed from diseases, old-age and death.
- 39. To him who knows the Khecarī Mudrā there is no disease, death, intellectual torpor, sleep, hunger, thirst, or clouding of the intellect.
- 40. He who knows the Khecarī Mudrā is not affected by any disease; he is not affected by any Karma, and Time has no power over him.

The repetition of the results of Khecarī Mudrā is to impress upon the reader the importance of the thing.

41. This Mudrā is called Khecarī by siddhas, because the mind and the tongue remain for the time being in the Ākās'a.

Kha means Ākāsa, and car means to move, hence the word Khecarī.

- 42. When one has closed the hole at the root of the palate through the Khecarī Mudrā his seminal fluid is not emitted even though he is embraced by a young and passionate woman.
- 43. Even though the fluid has come down to the genital organ still he can by practising Yoni Mudrā draw it up so that it goes to its place.

Yoni Mudrā is another name for Vajrolī Mudrā; as many of these Mudrās occur in the after part of the book I think it necessary to give here a word of caution lest people should take them literally. Though these Mudrās state as a matter of necessity that these processes are to be undergone through intercourse with females, still I firmly believe that the thing carries on its face its contradiction. We cannot for a moment suppose that the terms women, sexual intercourse and seminal fluid are to be understood literally in the case of Yogins, who have perfected themselves in Yama and Niyama. Moreover in the same book it is stated that only after a certain stage in Samādhi is attained,

Vajroli Mudrā, etc., should be practised. So it seems to me that these refer to some internal mystical processes connected with the development of the mind.

44. He who with his tongue turned upwards drinks the Soma-juice with a concentrable mind, •he, knowing Yoga, doubtlessly conquers death in fifteen days.

Above the palate the Moon is said to be situated and the nectar that flows from her falls down and is consumed by the Sun that is near the navel, but if he stops the flow of the nectar by closing the hole in the palate of his mouth he utilises it to prevent the waste of his body. Some means Moon.

45. In the case of the Yogin who fills his body daily with the nectar flowing from the Moon, even, though he is bitten by the serpent Takṣaka, the poison does not spread throughout his body.

Takṣaka is one of the eight serpent-kings in the Pātāla, the greatest of whom is S'eṣa or Ananta.

46. As the fire does not go out so long as there is wood, as the light in the lamp does not die out so long as there is oil and wick,

so also the Jīva remains in the body as long as it is vivified by the rays of the Moon.

47. He may eat daily the flesh of a cow and he may drink wine, but I consider him to be born in the most noble of families.

The words in the text are गोमांस (Gomainsa) and Amaravāruņī (अमरवाहणी). In the next stanza he explains what these terms mean.

- 48. The word  $\hat{\eta}$  (go) means the tongue. Making it enter the hole in the palate is eating the flesh of the  $\hat{\eta}$  (cow or the tongue) and it destroys great sins.
- 49. When the tongue enters the hole in the palate, great heat is caused in the body. The effect of this is to make the Ambrosial stream flow from the Moon. This is called अमरवारणी (Amaravāruṇī).

The term Vārunī means wine. In the above two stanzas is given an excellent instance of the way in which the Hindu occult writers veil their real meaning under apparently absurd symbols. The principle seems to be this. They thought that the very absurdity of the symbol and its inconsistency of the subject in hand would force the reader to think that there was something under it and so he should look deeper for an explanation of this absurdity. A misconception of this rule seems to has given rise to many absurd interpretations of really occult symbols, and many pernicious practices, that propitiate their animal tendencies and passions. As examples of this, the relations between Krsna and Rādhā and the sixteen thousand Gopis or cowherdesses, the five Pāndava brothers marrying one woman Draupadī; the stories of Rsis marrying wives and begging children of mature understanding within an inconceivably short time, and the whole mystic terminology of the Tantras that has given rise to so many disgusting practices, might be indefinitely multiplied.

50. If the tongue which is capable of producing the nectar rays (of the Moon) that taste saltish, pungent and sharp, and also resembles milk, honey, and ghee in taste, remains pressed into the hole in the palate, all the diseases are destroyed, and (also) oldage: (this act) enables him to give out all the Vedas and Sciences, to ward off weapons of every sort, confers on him immortality and the eight Siddhis, and gives him power to attract the damsels of the Siddhas.

The nectar possesses the tastes of salt, chilly, tamarind, milk, honey and ghee, as if it were these things. The tastes vary according to the times.

- 51. He who, with upturned face and tongue closing the hole in the palate, contemplates upon Kuṇḍalinī (Parās'akti) and drinks the clear waves of the stream of nectar, flowing from the Moon in the head into the sixteen-petalled lotus (in the throat) through the control over Prāṇa, during the Haṭhayoga practice, the Yogin freed from all diseases lives long with a body soft and beautiful as the fibres of a lotus stem.
- 52. In the interior of the upper part of Meru, that is, the Suṣumṇā, nectar is secreted in the hole therein. The person, with his intellect of the pure Sattva cast unclouded by Rajas and Tamas, sees therein the Truth (his own Ātman). It (the hole) is the mouth through which the rivers (Nāḍīs) discharge themselves. From the Moon there flows nectar, the essence of the body, and hence the death of the mortals. So, one should practise the beneficial Khecarī Mudrā. If not, there can be no Kāya-Siddhi (endowing

the body with beauty, grace, strength and adamantine firmness).

53. The Suṣumṇā, especially the hole therein, is the meeting place of the five rivers, and confers divine knowledge. In the void of that hole, that is free from the effects of Avidyā (Nescience), grief and delusion, the Khecarī Mudrā becomes perfect.

[The rivers referred to in the above stanzas mean so many Nāḍīs,—Iḍā, Piṅgalā, Suṣumṇā, Gāndhārī, which stand for Ganges, Jumnā, Sarasvatī, Narmadā, etc.]

54. There is only one germ of evolution, *i.e.*, Om; there is only one Mudrā, Khecarī; only one duty, *i.e.*, the one that does not depend on anything; and only one Avasthā or spiritual state, *i.e.*, Manonmanī.

As the other things said are the most important of their class, so Khecarī is the best of Mudrās.

- 55. Uḍḍiyāna Bandha is so called by the Yogins, because when practised the Prāṇa flies through the Suṣumṇā.
- 56. Because through this Bandha the great bird Prāṇa flies incessantly through the Suṣumṇā, it is called Uḍḍiyāna Bandha.

Uddiyana comes from ud and  $d\bar{\imath}$  meaning to fly up. Hence the word.

57. The drawing up of the intestines above and below the navel (so that they rest against the back of the body high up the thorax) is called Uḍḍiyāna Bandha, and is the lion that kills the elephant Death.

There the stomach appears very slender and could be compressed within a span. The process seems to be this. By a very strong expiration the lungs are emptied and driven against the upper part of the thorax; carrying the diaphragm along with them, and the intestines are taken up and fill the vacant space.

58. He who constantly practises Uḍḍiyāna Bandha as taught by his Guru and which follows naturally, even though he is old, becomes young.

Naturally: the commentator explains this to mean that it naturally follows after a powerful expiration.

- 59. He should draw upwards the intestines above and below the navel. He conquers death without doubt in six months.
- 60. Of all the Bandhas the Uḍḍiyāna is the most excellent. When this has been

mastered, Mukti or emancipation follows naturally.

- 61. Pressing the Yoni with the ankle, contract the anus and draw the Apāna upwards. This is Mūla Bandha.
- 62. Because by contraction of the Mūlā-dhāra, the Apāna, whose course is downwards, is made to go upwards (through Suṣumṇā): therefore the Yogins call it Mūla Bandha.
- 63. Pressing the anus with the ankle, contract the air forcibly and constantly until the breath goes upwards.
- 64. Through the Mūla Bandha, Prāṇa and Apāna, Nāda and Bindu unite and obtain perfection in yoga; there is no doubt in this.

The meaning seems to be this: through the Mūla Bandha, the Prāṇa and Apāna unite and go into the Suṣumṇā. Then the inner sounds become distinct and the Prāṇa and Apāna uniting with Nāda go over the heart and join the Bindu, i.e., the Anusvāra or the sound of the point in Om. They then proceed to the head and thus the Yogin obtains perfection. Nāda is the mystical inner sound proceeding from the Anāhata Cakra or the Cardiac plexus.

- 65. By a union of the Prāṇa and the Apāna the excretions decrease considerably. By the practice of the Mūla Bandha the Yogin becomes young though old.
- 66. When the Apāna rises upwards and reaches the circle of fire, then the flame of the fire grows long and bright, being fanned by Apāna.

The circle of fire is triangular in shape and is situated in the centre of the body. In the case of animals it is rectangular, and circular in the case of birds. The flame of the fire referred to is the gastric fire.

- 67. When the Apāna and the fire join Prāṇa, which is naturally hot, then the heat in the body becomes considerably bright and powerful.
- 68. By that the Kundalinī feeling the extreme heat awakes from her sleep just as a serpent struck by a stick hisses and straightens itself.
- 69. Then it goes into its hole, *i.e.*, the interior of Suṣumṇā, therefore the Yogins should always practise Mūla Bandha.
- 70. Contract the throat and press the chin firmly against the breast (four inches

from the heart). This is Jālandhara Bandha and destroys old-age and death.

- 71. It is called Jālandhara Bandha, because it tightens the Nāḍīs and stops the downward course of the nectar flowing from the hole in the plate: this Bandha destroys the pains arising in the throat.
- 72. When the Jālandhara Bandha is assumed and the throat contracted, no drop of the nectar falls into the gastric fire and the breath does not go in the wrong way, *i.e.*, in the interspace between the Nāḍīs.
- 73. By the firm contraction of the throat the two Nāḍīs are deadened. Here in the throat is situated the middle Cakra, the Visuddhi. This binds firmly the sixteen Ādhāras or vital centres.

They are the toes, the ankles, the knees, the thighs, the S'īvanī or the frenum, the prepuce, the generative organs, the navel, the heart, the neck, the throat, the palate, the nose, the centre of the eye-brows, the centre of the forehead, the skull and the Bramharandhra, *i.e.*, the upper opening of the Suṣumṇā Nāḍī in the skull.

74. Contracting the anus, practise the Uddiyāna Bandha. Tighten firmly the Iḍā

and the Pingalā (by the Jālandhara Bandha) and cause the breath to flow through the upper path, *i.e.*, Suṣumṇā.

- 75. By these means the breath becomes absorbed (remains motionless in the Suṣum-ṇā); and then there is no disease, old-age or death.
- 76. Yogins know these three excellent Bandhas practised by the great Siddhas (Matsyendra, Vasistha and others), and which confer the Siddhis laid down in the treatises on Hathayoga.
- 77. Every particle of nectar that flows from the Ambrosial Moon is swallowed up by the Sun. Hence the body becomes old.

Just as the Moon is situated at the root of the palate and pours down a stream of nectar, so the all-consuming Sun is situated near the navel and swallows the Ambrosial flow.

- 78. There is a most excellent process by which the Sun is deceived. This should be learned from the Guru himself. A theoretical study of crores of S'āstras cannot throw any light upon it.
- 79. This is known as Viparītakaraņī which consists in making the Sun and the Moon

assume exactly the reverse positions, *i.e.*, the Sun that is now below the navel and the Moon that is above the palate change places. This is to be learnt from the Guru.

- 80. In the case of a man who practises this daily, the gastric fire is increased; therefore the practiser should always have a large quantity of food ready.
- 81. If he stints his diet, the fire consumes the body. On the first day he should stand for a moment upon his head, with his heels in the air. This is called the Viparītakaraṇī.

The process seems to be this. This body should be raised in the air by resting the crown of the head and shoulders upon the ground, and supporting the loins with the hands, the elbows resting on the ground (if required).

- 82. While practising this, increase the duration gradually every day. After six months wrinkles and grey hair disappear. He who practises this for a Yāma, *i.e.*, three hours daily, conquers death.
- 83. If any one, though living an ordinary life, without observing the Yama and Niyama, as laid down by the Yoga, practises

the Vajrolī Mudrā, he becomes the repository of the Siddhis.

Verses 84 to 103 describe the Vajrolī, Sahajolī and Amarolī Mudrās but their translation has been omitted as the same may be considered obscene.

- 104. Now I describe the S'akti-cālana Kriyā. The Kuṭilāṅgī, the Kuṇḍalinī, the Bhujaṅgī, the S'akti, the Īsvarī, the Kuṇḍalī and the Arundhatī are all names for the same S'akti.
- 105. As one forces open a door with a key, so the Yogin should force open the door of Mokṣa by the Kuṇḍalinī.
- 106. The Paramesvarī (great goddess) sleeps, closing with her mouth the hole through which one should go to the Bramharandhra, where there is no pain or misery.
- 107. The Kuṇḍalinī sleeps above the Kanda (the place near the navel where the Nāḍīs unite and separate). It gives Mukti to the Yogins and bondage to the fools. He who knows her knows Yoga.
- 108. The Kundalini is described as being coiled like a serpent. He who causes that

S'akti to move (from the Mūlādhāra upwards) is freed, without doubt.

- 109. Between the Ganges and the Yamuna there sits the young widow inspiring pity. He should despoil her forcibly, for it leads one to the supreme seat of Visnu.
- 110. Iḍā is the sacred Ganges and Pingalā the Yamunā. Between Iḍā and Pingalā there sits the young widow Kuṇḍalinī.
- 111. You should awake the sleeping serpent (Kuṇḍalinī) by taking hold of its tail. That S'akti, leaving off sleep, goes up forcibly.
- 112. Having inspired through the Sun (Pingalā), you should retain the breath according to the rules. Then he should manipulate this S'akti for about an hour and a half at both morning and evening twilights.

The commentator adds that the Kumbhaka during this process is quite peculiar and should be learnt only from a Guru.

113. The Kanda is 12 inches above the anus and 4 inches both ways in extension. It has been described to be of the round shape and covered as if with a soft and white piece of cloth.

Two inches above the anus and two below the penis is the middle of the body. The Kanda is nine inches from the middle of the body. It is like an egg and is covered by membraneous coverings. In the case of beasts and birds it is the middle of the stomach. From the Kanda spring the seventy-two thousand Nāḍīs.

- 114. Seated on the Vajrāsana posture, firmly take hold of the feet near the ankles and slowly beat with them the Kanda.
- 115. Assuming the Vajrāsana posture, the Yogin should cause the Kuṇḍalinī to move; he should then perform the Bhastrikā Kumbhaka. Thus he will soon awake the Kuṇḍalinī.
- 116. He should then contract the Sun (that is near the navel) and then cause the Kuṇḍalinī to move. Even though he is in the mouth of death, he need not fear it.

.Contracting the stomach he contracts the Sun.

117. By moving the Kuṇḍalinī fearlessly for about an hour and a half, she is drawn upwards a little through the Suṣumṇā.

- 118. By this process Kuṇḍalinī certainly leaves open the mouth of the Suṣumṇā, and the Prāṇa goes naturally through it.
- 119. So one should move daily the Arundhatī (Kuṇḍalinī) that is calmly sleeping. By moving her the Yogin is freed from diseases.
- 120. The Yogin that moves the S'akti becomes the possessor of the Siddhis. What is the use of speaking much about it? He conquers time (death) playfully.
- 121. Only a Yogin leading the life of a Brahmacārin (celibate), and observing a moderate and nutritious diet, obtains perfection in the manipulation of Kuṇḍalinī within forty-five days.
- 122. Having set the Kuṇḍalinī in motion, he should practise the Bhastrikā Kumbhaka constantly. The person perfected in Yama, and practising this, need never fear Death.
- 123. Except the practice of Kuṇḍalinī, what other means is there for clearing away the impurities of the seventy-two thousand Nāḍīs?
- 124. This middle Nāḍī (Suṣumṇā) becomes straight by practice and by the Āsanas, Prāṇāyāmas and Mudrās.

- 125. He who, with his mind firmly concentrated, practises this without sloth, obtains, through the S'āmbhavī or any other Mudrā, various Siddhis.
- 126. There is no Pṛthvī (earth) without the Rāja Yoga, there is no Night without the Rāja Yoga, and the various Mudrās become useless without the Rāja Yoga.

Here Pṛthvī stands for firmness of the Āsanas, Night stands for Kumbhaka, in which state everything is quiet.

- 127. All the processes with regard to the breath should be gone through with a mind concentrated on the subject. The wise man should not allow his mind to wander away during that time.
- 128. Thus have the ten Mudrās been described by the Adinātha [the Lord S'iva]. By any one of these (Mudrās), one possessed of Yama, might obtain great Siddhis.
- 129. He who teaches the secret of these Mudrās as handed down from Guru to Guru is the real Guru, and can be called Isvara in human form.

130. The person following carefully the words of the Guru, and attentively practising the Mudrās, obtains the Siddhis—Animā, etc.,—as also the art of deceiving death.

## FOURTH CHAPTER

1. Salutations to the Guru S'iva, who is of the form of Nāda, Bindu and Kalā; the person devoted to these obtains the state which is free from Māyā.

This chapter is wholly devoted to Rāja Yoga. The  $N\bar{a}da$  is the prolongation of the sound of a bell. Bindu is the  $\dot{m}$  sound of the Anusvāra. Kalā is a speciality of Nāda.

- 2. Now I shall begin to treat of the stages of Samādhi, that are most excellent: (a) that destroy death; (b) that lead to eternal bliss; and (c) that bring on the supreme bliss of (being absorbed in) Brahman.
- (a) Destroying death means enabling the Yogin to die at his will. This is explained later on.
- (b) The bliss of a Jīvanmukta. This is brought about when the breath, mind and the Vāsanās (Kārmic tendencies) are destroyed.

- (c) That is Videha Mukti. When the Prārabdha Karma is exhausted, a permanent union takes place between Jīva and Parabrahman.
- 3 & 4. Rāja Yoga, Samādhi, Unmanī, Manonmanī, Immortality, Concentration. S'ūnyās'ūnya (void and yet non-void), Parama-Pada (the supreme state), Amanaska (suspended operation of the mind), Advaita (non-dual), Nirālamba (without support), Nirañjana (pure), Jīvanmukti (emancipated state), Sahajāvasthā (natural state), and Turyā, all of these mean the same thing.
- 5. As a grain of salt thrown into the water unites and becomes one with it, a like union between the Mind and the Ātman is Samādhi.
- 6. When the Prāṇa and the Manas are annihilated (absorbed), the state of harmony then arising is called Samādhi.
- 7. That state of equilibrium is brought about by the union of Jīvātman and Paramātman and by the annihilation of all ideas.
- 8. He who really knows the greatness of Rāja Yoga, obtains through the favour of the Guru, Jñāna, Mukti, Sthiti and Siddhis.

Jñāna is the direct cognition of one's Ātman as Parabrahman. Mukti is Videha Mukti; Sthiti is Jīvan-Mukti; and Siddhis are Aṇiman, etc.

- 9. Without the kind grace of the Guru and without indifference to worldly pleasures, the real cognition of the Truth and the state of Samādhi are utterly impossible.
- 10. When Kuṇḍalinī has been roused by the various Āsanas, Kumbhakas and Mudrās, the Prāṇa becomes absorbed in S'ūnya Brahmarandhra.
- 11. The Yogin having roused the Kundalinī S'akti and become freed from all affinities of Karma, naturally attains the Samādhi state.

By the Āsanas all physical acts come to an end; and the actions are confined to Prāṇa, the organs of sense. By Pratyāhāra, Dhāraṇā, Dhyāna and Saṃprajnāta Samādhi, mental activity ceases and the actions are confined only to the Buddhi.

By extreme Vairāgya (indifference) and long practice of Samprajnāta Samādhi, the acts of the Buddhi are abandoned and the Yogin attains his original unchangeable state.

12. When the Prāṇa moves in the Suṣumṇā and the mind is absorbed in the S'ūnya (void) the intelligent Yogin destroys all Karma.

Void means Brahman unaffected by Time, Space or Matter.

13. Salutations to you, O Amara (immortal One), by whom Time, into whose mouth the universe (movable and immovable) falls, has been conquered.

Here he addresses the Siddha.

14. When the mind has been reduced to a state of equilibrium (or when it joins the Ātman) and the Prāṇa moves through the Suṣumṇā, then one obtains Amarolī, Vajrolī and Sahajolī.

[This stanza shows that these Vajrolī and other processes are not literally physical.]

15. How can one obtain Jñāna when his Prāṇa lives and his mind is not dead? He who causes Prāṇa and mind to become extinct (in absorption) obtains Mokṣa, and no other.

The Prāṇa lives so long as it flows through Idā and Piṅgalā; the Indriyas live so long as

they cognise their respective objects; the mind lives so long as it takes the shapes of the various objects of perception; Prāṇa dies when it remains in Brahmarandhra. The mind dies when it has no object to associate with. In this stanza he proves that Yoga is essential to Jñāna. In the Yogavijaya, Pārvatī asks: "Some say, that Moksa is obtained through Jñāna only; then what is the use of Yoga?" S'iva replies: "A battle is won by a sword; but what is the use of a sword without a warrior, and valour? So both are absolutely necessary." But King Janaka and other great men did not practise Yoga at all. How is this? The answer is: Kings like Janaka, agriculturists like Tulādhāra, women like Maitreyī, S'ārngī, S'āndilī, Cūdālā, etc., have obtained Jñāna without practising Yoga, because they had perfected Yoga in their previous incarnations. We also hear that by the force of Yoga many attained the state of Brahman, sons of Brahmā, Divine Rsis, Brahmarsis, sages and Bhaktas. They attained complete knowledge without being initiated by a Guru. Hiranyagarbha (Brahmā), Vasiṣṭha, Nārada, S'uka, Vāmadeva, Sanatkumāra, are said to have been born Siddhas. In the Garuda Purāņa it is said that the stages in the development of Yoga are: being born a woman, then, a S'ūdra, a Vaisva,

Kṣattriya, and then a Brāhmaṇa devoid of mercy. Then gradually improving until he becomes a Yogin and then a Jñānin.

- 16. Having known the secret of finding the way into Suṣumṇā and forcing the breath into it, the Yogin should then, seating himself in a convenient spot (a), restrain his Prāṇa in the Brahmarandhra.
  - (a) As described in the first chapter.
- 17. The Sun and the Moon are said to regulate day and night. Suṣumṇā is said to swallow Time. This is a secret.

The Prāṇa moves in the Iḍā for about an hour and then in the Piṅgalā. So two hours form a day and night. The ordinary day consists of 12 such days. Now when the Prāṇa leaves Iḍā and Piṅgalā and remains in the Suṣumṇā, then there is no Time. So Suṣumṇā is said to swallow Time. The Yogin knowing beforehand the time of his death takes his Prāṇa to Brahmarandhra and defies Time (Death).

18. There are 72,000 Nādīs in this cage (the body). Suṣumṇā is the middle Nādī, containing the S'ābhavī S'akti, which possesses the virtue of giving delight to the Yogins.

The others (Iḍā, Pingalā, etc.,) are not of great use. Others are worthless.

- 19. He who is the master of the restraint of breath, having brightened up his gastric fire should awake the Kuṇḍalinī, and make it enter the Suṣumṇā.
- 20. When the Prāṇa enters the Suṣumṇā, the Manonmanī state comes of itself. Other means are mere useless endeavours on the part of a Yogin.
- 21. He who suspends (restrains) the breath restrains also the working of the mind. He who has controlled the mind, has also controlled the breath.
- 22. The Citta or mind is made active by two things: the Prāṇa and the Vāsanās (Karmic affinities); when one of these dies, the other dies also.
- 23. Where the mind is absorbed there the Prāṇa is restrained; and where the Prāṇa is restrained, there the mind is absorbed.
- 24. Mind and Prāṇa have got affinity for each other like milk and water. If one is restrained the other is restrained also. In whatever place (cakra) the Prāṇa is restrained, there the mind becomes fixed;

where the mind is fixed, there the Prana is restrained.

- 25. If one is suspended, the other also is suspended. If one acts, the other also does the same. If they are not stopped, all the Indriyas (the senses) keep actively engaged in their respective work. If the mind and Prāṇa are stopped, the state of emancipation is attained.
- 26. The nature of the mind and Mercury is unsteady or fluctuating. If they are bound, *i.e.*, made firm, what is impossible on the face of this earth?
- 27. O Pārvatī! the Mercury, reduced to a solid form by the help of the herbs, and the Prāṇa, brought to a quiet state by Kumbhaka, destroy all diseases. They themselves so destroyed (a) cause sick persons to live long and also enable persons to rise in the air (b).
- (a) Mercury is made inactive by a certain process; and the Prāṇa is stopped, when absorbed in the Brahmarandhra by the means of the Recaka and Kumbhaka.
- (b) When Mercury is bound (by a certain process) and reduced to the form of a pill, it is

called Gaganaguṭikā (व्यन्तर्शाटका). And by putting it in the mouth, one can rise in the air. In the same manner, the Prāṇa, when taken to the centre between the eyebrows, enables one to rise in the air. The Gorakṣa S'ataka says: "Between the eyebrows there appears a round spot, black as a ball of collyrium. It is the Vāyumāyā, and its presiding deity is Īsvara. Restraining the Prāṇa in this Cakra along with the mind for two hours, it gives the power of rising in the air to a Yogin."

- 28. When the mind is firm, the Prāṇa is also firm, and, hence is the firmness of semen which secures strength and makes the body strong and healthy.
- 29. The mind is the lord of the Indriyas (the organs of senses); the Prāṇa is the lord of the mind; the Laya or absorption is the lord of the Prāṇa; and that Laya depends on the Nāda (the inner Sounds).
- 30. When the mind is absorbed, it is called the Mokṣa; but others say that it is not: however, when the Prāṇa and the Manas have been absorbed, an undefinable joy ensues.
- 31. A Yogin, who has suspended his inspirations and expirations, and whose senses have become inactive or insensible, and

whose mental activity has ceased, and whose emotions of the mind have become quiet, obtains success in Laya Yoga.

- 32. When the mental and physical activities have entirely ceased, the undescribable state of Laya ensues; which can be experienced by the Yogin alone.
- 33. When the Dṛṣṭi (the mental perception) is absorbed, the Laya takes the Avidyā which controls the five elements, and the ten Indriyas, and also the Vidyā, which is the Jñānas akti of the living beings, go to the state of Laya in the Brahman.
- 34. People say Laya, Laya; but what is the nature of Laya? Laya is the state of forgetting the objects of the senses in the Object contemplated, and when the Vāsanās (desires) do not recur, but are entirely suppressed.
- 35. The Vedas, the S'āstras and the Purāṇas are like the common prostitutes (as they are attainable by all men). But the S'āmbhavī Mudrā is, like a respectable woman, zealously guarded.
- 36. The S'āmbhavī Mudra consists in fixing the mind internally (in any Cakra from

the Mulādhāra to the Brahmarandhra), and in fixing the eyes upon some external object without winking (when the mind is absorbed in the object contemplated upon, the eyes do not wink). This Mudrā is kept secret in the Vedas and the S'āstras.

37. It is really called the S'āmbhavī Mudrā, when the mind and breath of the Yogin become absorbed in some external object, when his eyes apparently engaged in seeing external things become rigid. When this state is obtained by the favour of the Guru, the Yogin realises the state of S'ambhu, which is resplendent and which is beyond S'ūnyās'ūnya (void and yet not-void).

The attention should be directed to the Anāhata Padma and to contemplation upon a personal God or upon Brahman—which is the real object of the two sentences: 'That Thou art' (Tat tvamasi) and 'I am Brahman' (Aham brahmāsmi). It is beyond void, because, being absorbed in the object contemplated upon, it becomes of the nature of Sat. It is also beyond non-void, because, even this conception ceases afterwards.

38. The S'āmbhavī and the Khecarī Mudrās, though apparently differing in the position of the eyes and places, to which attention or mind is directed, are one in their result. Both of them bring about the state of bliss, absolute consciousness, caused by the mind being absorbed in the Ātman, which is void.

It is called void, because it is not affected by Time, Place or Matter. It has nothing like itself and yet nothing different from itself. The states of the two Mudrās are said to be different, because, in the S'āmbhavī Mudrā the eyes are directed towards some external object. The places are different, because in the S'āmbhavī Mudrā, the attention is fixed on the Anāhata Cakras, and in the Khecarī Mudrā between the eye-brows.

39. Direct the pupils of the eyes towards the light by raising the eye-brows a little upwards. Assume the position, etc., laid down for the S'āmbhavī Mudrā; and this brings on Unmanī avasthā.

The light is seen, when the eyes are fixed for a sufficiently long time on the tip of the nose.

- 40. Some confuse themselves by the enticing promises of the Sastras and the Tantras, some by the Vedic-karmas, and others by logic; but, none of them knows the value of the Unmani avasthat that enables one to cross the ocean of existence.
- 41. With half closed eye-sight fixed on the tip of the nose, with a firm mind, and with the Sun and the Moon reduced to the state of suspension (by directing the Prāṇa from Iḍā and Pingalā, and forcing it into Suṣumṇā), the Yogin attains that state, wherein he experiences the Truth in the form of resplendent Jyotis (light), which is the source of all things and which is the supremest object to be gained. What else higher than this could be expected?

Vasistha says: "When the eyes are directed to the tip of the nose or about twelve fingers from it, a clear firmament (Akāsa) appears; and the fluctuations of the Prāṇa cease."

42. Do not worship the Linga (Atman) during the day and also during the night. Avoiding the night and the day, he should always worship it.

Linga here means the Ātman, the originator of all creation. It is day, when the Prāṇa flows through the Piṇgalā; and it is night when it flows through the Iḍā. One should not contemplate upon the Ātman, when the Prāṇa is flowing through either of them. One should stop the course of Prāṇa through the Iḍā or Piṇgalā; and make it flow through the Suṣumṇā when contemplating upon the Ātman.

- 43. When the Prāṇa naturally flows, through the right and the left Nāḍīs, in the middle of the eye-brows (Suṣumṇā), the Khecarī Mudrā becomes perfect. There is no doubt about this.
- 44. If the Prāṇavāyu, which gives birth to the S'ūnya (Suṣumṇā Nāḍī) existing between the Iḍā and Piṅgalā, be swallowed up, the Khecarī Mudrā becomes steady in the Suṣumṇā Nāḍī. No doubt, this is the correct method.

Swallowing the breath means, that the Prāṇa should be made to remain firm in the Suṣumṇā.

45. Again, between the Idā and Pingalā exists an unsupported (Nirālamba) collection of Ākās'a-Cakras. The Mudrā practised in it, is called the Khecarī Mudrā.

- 46. The Khecarī Mudrā in which the stream of nectar flows from the Moon, is very much liked by the God S'iva. The Suṣumṇā having no equal (in greatness), is the best of the Nāḍīs which must be stopped by the tongue turned upward into the roof of the palate.
- 47. If the Suṣumṇā is stopped previously from without by the suspension of the Prāṇa it perfects the Khecarī Mudrā. By frequent practice of this Mudrā the Unmanī (Turyā Avasthā) naturally follows.

If the Suṣumṇā be not stopped from without at the time of practice it leads to the state of ignorance; for it does not produce a perfect Khecarī Mudrā.

- 48. Between the eye-brows is the seat of S'iva, wherein the mind becomes absorbed. This is known as the Turyā State of consciousness. Death is not experienced by the practiser of this Mudrā.
- 49. One should practise the Khecarī Mudrā, until he gets into the Yoga-sleep (Samādhi). One who has got into this sleep, has no fear of death.

- 50. After making the mind supportless (by removing it from every object of conception), he should not think of anything. He certainly then remains like a pot filled inside and outside with Ākāsa.
- 51. When the breath from without ceases, the breath within the body also becomes absorbed; there is no doubt about it. After this the Prāṇa, with the mind, becomes steady in the Brahmarandhra.
- 52. By thus practising the restraint of the Prāṇa in the Suṣumṇā, night and day, the Prāṇa in course of time becomes feebled, and the mind naturally follows the same course.
- 53. One should saturate the body from the head to the foot, with the stream of nectar (flowing from the Moon). He then becomes endowed with an excellent body, great strength and valour.
- 54. Placing the mind in the S'akti (Kuṇḍalinī), and the S'akti in the mind, by means of contemplation, unite them together. And exciting the S'akti, look at the mind with the Antaḥkaraṇa, and make the supreme state the object of the Dhyāna.

The meaning seems to be this: By taking the Prāṇa and the mind to the Suṣumṇā and contemplating on Kuṇḍalinī (S'akti), the mind and the Kuṇḍalinī are absorbed into one another. Looking upon Manas with the Antahkaraṇa means, contemplating upon Buddhi with the Manas.

55. Place Ātman in the midst of the Ākās'a and the Ākās'a in the mind of the Ātman; and on reducing everything to the form of Ākās'a, one must not thing of anything else.

The Ākāsa means Brahman, into which one must make his Ātman united by constantly thinking himself to be Brahman, and, then abandon all thoughts of the objective and subjective nature.

56. (The Yogin in Samādhi) is void within and without like a pot in the Ākāsa. He is also, like a pot in the ocean, full within and without.

Void within and without, because the Antahkarana has become insensible of itself and the surrounding nature; and full, because it has become Brahman itself within and without.

- 57. He should think of nothing in the outside nature; so also he should give up personal thoughts. He should abandon all thoughts subjective and objective.
- 58. The external Universe is created by our thoughts, as also the imaginary world. Having abandoned the idea of permanency in these creations of thought, and concentrating your mind upon that which is not subject to any change, O Rāma, obtain everlasting and certain peace.

This is taken from the Yoga-Vāsiṣṭha. Brahman is free from the conceptions of the actor and enjoyer. It is without a second. Nothing exists without it, and nothing proceeds from it. It is not affected by time, space and matter. It is therefore free from any change.

- 59. The mind when concentrated (on the Ātman) becomes one with it, like camphor with the flame, and like salt with the water of the ocean.
- 60. Every thing that is seen and experienced is called the known, and the faculty of knowing is called the mind. When the known and the knowledge are lost there is no duality.

- in the universe are perceived by the mind. When the mind is lost in the Unmanī (Turyā) state, then duality does not exist.
- 62. As all the objects of perception are abandoned, the mind becomes of the nature of Saccidananda. When the mind is reduced to this state, then the state of Kaivalya (absoluteness) remains, *i.e.*, the Yogin becomes of the nature of the non-dual Atman.
- 63. These are the various means for attaining Samādhi, described by the great ancient Teachers, from their own experience.
- 64. Salutations to the Suṣumṇā, to the Kuṇḍalinī, to the stream of nectar flowing from the Moon, to the Manonmanī (Turyā Avasthā), and to the great Cit-S'akti.
- 65. Now, I begin to describe the practice of Nāda (Anāhata sound) that has been given out by Gorakṣanātha, and which has been accepted even by those who are unable to realise the truth, and who have not studied the S'āstras.
- 66. The Ādinātha (Lord S'iva) has given out a quarter of a Crore of ways for the attainment of Laya; but I think, that

the practice of Nāda is only the best of them all.

67. The Yogin sitting in the Muktāsana posture and assuming the S'āmbhavī Mudrā, should listen with a concentrated mind to the sounds within. These are heard in the right ear.

These sounds proceed from the Suṣumṇā. They are in all of ten sorts; buzzing sound, sound of lute, of bells, of waves, of thunder, of falling rain, etc.

68. Close the ears, the nose, the mouth and the eyes; then a clear sound is heard distinctly in the Susumnā (which has been purified by Prāṇāyāma).

The ears are to be closed with the thumbs, of both the hands, the eyes with the forefingers, the nose with the middle fingers, and the mouth with the rest. This is called the Ṣaṇmukhī Mudrā.

- 69. In all the Yogic practices there are four stages. The Ārambha, the Ghaṭa, the Paricaya and the Niṣpatti.
- 70. In the first stage (Ārambhāvasthā), when the Brahma-Granthi (knot of Brahman that is in the Anāhata Cakra) is pierced (by

Prāṇāyāma), the various sweet tinkling sounds of ornaments arising from the Ākāsa in the heart, are heard in the Anāhata Cakra that is in the middle of the body.

- 71. When the sound begins to be heard in the S'ūnya (Ākāsa), the Yogin possessed of a body resplendent and giving out sweet odour, is free from all diseases and his heart is filled (with Prāṇa).
- 72. In the second stage (Ghaṭāvasthā), the Prāṇa becomes one with the Nāda and enters the middle Cakra. The Yogin then becomes firm in the Āsanas, his intellect becomes more keen and he becomes equal with the Devas.

In this stage the Prāṇa and the Apāna, the Nāda and Bindu, the Jīvātman and the Pāramātman are united. The middle Cakra is the Visuddhi Cakra in the throat.

73. When the Viṣṇu-Granthi which is in the throat is pierced (by the Prāṇa), it is a sign that the Brahmānanda is about to follow. In the Ati-S'ūnya which is the name of the space in the throat, a medley of various sounds are heard like the sound of a kettledrum.

The word S'ūnya in Stanza 71, Ati-S'ūnya in the above, and Mahā S'ūnya in the following stanza, mean, respectively, the Anāhata, Visuddhi and the Ajnā Cakras.

- 74. In the third stage (Paricayāvasthā) a sound like that of a Mardala (a kind of drum) is heard in the Ākāsa lying between the eye-brows. Then (the Prāṇa) goes to the Mahā-S'ūnya, that is, the seat of all Siddhis.
- 75. Having overcome the blissful state of the mind (arising from the hearing of the sounds), he experiences the bliss arising from a realisation of his Ātman. He then becomes free from all faults, pains, old age, diseases, hunger and sleep.

The faults are the excess of wind, bile and phlegm.

76. The Prāṇa, having forced the Rudra Granthi existing in the Ājñā Cakra goes to the seat of Isvara. Then the fourth stage (Niṣpatti) sets in; wherein are heard the sounds of flute and Vīṇā (a stringed instrument).

The Nispatti stage sets in, when the Prāṇa goes to the Brahmarandhra.

77. When the mind becomes one (with the object concentrated upon), it is called Rāja-yoga. The Yogin, being the Master of creation and destruction, becomes the equal of Isvara.

This means that he is the Master of the disintegration and reintegration of matter, and hence, can evolve forms and destroy them. And thus he performs, on a smaller scale, the functions of the Isvara.

- 78. Let there be Mukti or not, here is uninterrupted bliss. The bliss arising from Laya, is obtained only from the practice of Rāja-yoga.
- 79. There are many who are merely Hatha-yogins without the knowledge of Rāja-yoga. I think them to be simply practisers who do not get the fruit of their pains.
- 80. I think that contemplation on the space between the eye-brows, is the best way for the attainment of the Unmanī (Turyā) Avasthā, in a short time. For feeble intellects this is the easiest means for attaining the Rāja-yoga. The Laya state arising from Nāda, gives immediate experience. (The

results, being soon perceptible, are very convincing).

- 81. Great Yogins who practise Samādhi through the Concentration on Nāda, experience a joy arising in their hearts, that surpasses all description. And which only the S'rī Gurunātha is able to know.
- 82. The contemplative man (the Muni), having closed his ears with his fingers, should fix his attention on the (Anāhata) sound that is heard within, until he attains the Turyā stage.
- 83. The hearing of the sound thus practised, gradually overpowers and drowns the external sounds. The Yogin overcoming the instability of his mind, will, in fifteen days, become happy.
- 84. During the initial stages of the practice various loud sounds are heard. But, when progress is made, they become more and more subtle.
- 85. In the beginning, the sounds resemble those of the ocean, the clouds, the kettle-drum, and jharjhara (a sort of drum cymbal); in the middle, they resemble those arising from the Mardala, the conch, the bell and the horn.

- 86. In the end, they resemble those of the tinkling bells, the flutes, the vīṇā, and the bees. Thus are heard the various sounds from the middle of the body.
- 87. Even when the loud sounds of the clouds and the kettledrum are heard, he should try to fix his attention on the subtler sounds.
- 88. He may change his attention from the loud to the subtle sounds, but should never allow his attention to wander to other extraneous objects.
- 89. The mind fixes itself upon the Nāda, to which it is first attracted until it becomes one with it.

The stanzas 87, 88 and 89 gradually describe Pratyāhāra, Dhāraṇā, Dhyāna and Samādhi.

- 90. As a bee, though drinking honey of flowers, cares not for the odour; so the mind absorbed in the Nāda, does not care for the objects of enjoyment.
- 91. The sharp iron goad of Nāda can effectually curb the mind resembling that of a mad elephant that wanders in the pleasant garden of the objects of the senses.

Here is taught the Pratyāhāra by drawing the mind away from the objects of the senses.

92. When the mind, divested of its flighty nature, is bound by the cords of the Nāda, it attains a state of extreme concentration, and remains quiet as a bird that has lost its wings.

Having conquered the Prāṇa by Prāṇāyāma, and the Indriyas by Pratyāhāra, he should concentrate his mind on the God. Thus, the Dhāraṇā is known by the concentration of the mind on a particular object.

93. The Yogin desirous of obtaining the sovereignty of Yoga, should abandon all thoughts, and, with a carefully concentrated mind, practise the Nāda-Laya.

'That is, his mind becomes one with the Nāda which represents the stage of Dhyāna.

94. Nāda is like a snare for catching a deer, *i.e.*, the mind. It, like a hunter, kills the deer, *i.e.*, the mind.

Like the hunter, Nāda, first attracts the mind and binds it, and then kills it. It puts an end to the natural unsteadiness of the mind and then absorbs it into itself.

- 95. Nāda is like the bolt of a stable that prevents a horse (i.e., the mind of a Yogin) from wandering. A Yogin, therefore, should daily practise concentration upon the Nāda.
- 96. Mercury, calcined by the action of sulphur, becomes solid and divested of its active nature, and enables is to rise in the air. So the mind is made steady by the action of the Nāda, which makes it unite in the Brahman which is all-pervading.
- 97. The mind, having become unconscious, like a serpent, on hearing the musical sound, does not run away.

When there is no idealisation, it is called Samādhi. Samprajnāta Samādhi is described as the absence of idealisation.

98. The fire, that burns a piece of wood, dies, as soon as the wood is burnt out. So the mind concentrated upon the Nāda gets absorbed with it.

The Rājasa and the Tāmasa qualities being destroyed, the Sattva quality alone remains.

The Maitrāyaṇī-Mantra says: "just as the fire, when the fuel is burnt out, is absorbed into its source; so also the mind, when the modifications are destroyed, is absorbed into its source."

99. When the Antaḥkaraṇa, like a deer, is attracted to the sounds of bells, etc., and remains immovable, a skilful archer can kill it.

The mind, absorbed in the Nāda, forgets all its modifications. Then the Yogin, like an archer, might kill it by directing his breath to the Brahmarandhra through the Suṣumṇā, as said in the Upaniṣad. "Praṇava is the bow, Ātman the arrow and Brahman the mark. If one carefully shoots at the mark, he becomes one with it."

100. The self-effulgent Caitanya (the absolute consciousness), exists within the sound proceeding from the Anāhata Cakra, and the Antaḥkaraṇa (the seat of the Anāhata Cakra) becomes one with the Caitanya. When the mind is absorbed in it by the Paravairāgya, it loses all its modifications, and becomes an abstract thought. This is the Svarūpa of the all-pervading Ātman who is free from all the Upādhis realized by the Yogins.

101. The conception of Ākās'a (the generator of sound) exists, as long as the sound is heard. The Soundless is called Parabrahman or Paramātman.

The state in which the mind being free from all modifications, exists in the Svarūpa, is called the Parabrahman, and the Paramātman.

102. Whatever is heard in the shape of sound is only S'akti. The Laya state of the Tattvas is that in which no form exists. That is Paramesvara.

From stanzas 98 to this the Asamprajñata Samādhi is described.

- 103. All the Haṭha-yoga practices are only for the attainment of Rāja-yoga. The man perfect in Rāja-yoga deceives death.
- 104. Citta is the seed, the Prāṇāyāma is the soil and extreme Vairāgya is the water. By these three, the Kalpa-Vṛkṣa (the tree that gives whatever is desired) the Unmanī (Turyā Avasthā) springs up suddenly.
- 105. By a constant practice of the concentration on the Nāda, all the sins are destroyed. The mind and the Prāṇa certainly

become absorbed in the Niranjana (the Caitanya that is devoid of all Guṇas).

- 106. During the Unmanī Avasthā, the body becomes like a log of wood. The Yogin never hears the sounds of a conch or Dundubhi (a large drum).
- 107. The Yogin, free from all Avasthās and not troubled by any thoughts, remains like one dead. Undoubtedly he is a Mukta, emancipated while living.

There are five Avasthās, viz.: Jāgrat, Svapna, Suṣupti, Trance and death; and these admit of recurrence. The Yogin is free from all of these.

- 108. A Yogin in Samādhi is not destroyed by death; he is not influenced by good or bad Karma, nor is he affected by anything done against him (by means of invocations, incantations, etc.,) to destroy him.
- 109. A Yogin in Samādhi feels neither smell, taste, touch, sound, shape or colour; he does not know himself and others.
- 110. A Yogin is called a Jīvanmukta, when his Citta is neither asleep nor awake, or when it is free from Smṛti (memory), nor

Vismrti (forgetfulness), or when it is neither dead nor revived.

The Antaḥkaraṇa is said to sleep when Tamas (covering all the organs) overcomes both the Rajas and the Sattva qualities, and when it loses its faculty of discerning the objects. It is not awake, because it is not in the state of Samādhi to experience objects. It is free from Smṛti (memory), because there are no modifications of the mind; and again, there is no awakening from that state. It is free from Vismṛti, because, there are no thoughts conceived by the Smṛti. It is not destroyed, because Citta exists as an abstract thought only. It is not revived, because there are no modifications of the mind to set it in action.

- 111. A Yogin in Samādhi does not feel heat or cold, pain or pleasure, honour or disgrace.
- 112. Verily, he is a Mukta, who, with all his Indriyas and Antaḥkaraṇa clear and unclouded, remains in the Jāgrat-Avasthā like one in sleep, without inspiration and expiration.

The mention of the Jāgrat-Avasthā, only implies the exclusion of the Svapna and Suṣupti

Avasthās. Like one in sleep, the Indriyas and the Antaḥkaraṇa do not act.

113. A Yogin in Samādhi is invulnerable to all S'astras (weapons); all the world cannot overpower him; and he is beyond the powers of Mantras and Tantras (incantations and magical diagrams).

Some of the things that attract and destroy a Yogin in his course are here described: Sloth, indifference, loose company, the practice of Mantras, alchemy, and many others. Those who practise Yoga have to encounter these dangers. Fixing the mind on Brahman, a Yogin surmounts all these difficulties.

- 114. As long as the Prāṇa does not enter the Suṣumṇā and pierce the Brahmarandhra, (a) as long as the Bindu (Semen) does not become firm from the restraint of breath, (b) as long as the Citta does not become of the same nature with the object contemplated upon (Brahman) during the Dhyāna, (c) so long, those who talk of Dhyānā are vain talkers and untruthful men.
- (a) The Amṛta-Siddhi says: "Know him to be a failure in Yoga whose Prāṇa has not entered

the Suṣumṇā and become absorbed in the Brahmarandhra."

- (b) Consider him not to be a Brahmacārin, but an utter failure in Yoga, and subject to old age, death and all sorts of infirmities as long as he has not controlled his seminal essence, and attained the state of samādhi. Such a man is said to be worldly. He is called Asiddha (imperfect) though he be practising Yoga.
- (c) The Yoga-Bīja says: "When the Citta appears dead, then certainly Prāṇa also appears dead. If the Yogin does not experience this, he knows no S'āstras, no Guru, no Mokṣa and no union with the Ātman."

The Amṛta-Siddhi says: "When the Prāṇa in the body fluctuates, the Bindu is said to do the same. When the Bindu is unsteady in the body of the Yogin his mind is also unsteady. When the mind, the Prāṇa and the Bindu are unsteady, the Yogin is not free from birth and death."

The Bhāgavata says: "There are only three ways to Mokṣa laid down by me (Kṛṣṇa); they are: Jñāna, Karma and Bhakti. Then why is Yoga said to be the chief means of attaining Mokṣa?" The answer is: "All the three are contained in the eight stages of Yoga." The S'ruti says: "Ātman alone is to be seen, heard,

contemplated upon and realised." So the Ātma-Svarūpa can only be attained by S'ravaņa (theoretical study), Manana (contemplation about it) and Nididhyāsana (realisation of it). The first two are included in Svādhyāya, that is, one of the subdivisions of Niyama the second stage of Yoga. Svādhyāya is the thorough study of the Moksha S'astras, i.e., with a complete knowledge of their inner meanings and symbolisms. Nididhyāsana is the restraining of the ideas that tend to bring about the conception that there is not any other thing but Brahman and the fostering up of the ideas that tend to bring about the conception that everything is Brahman. This is contained in Dhyana, the seventh stage of Yoga.

Secondly, Karma-yoga is contained in Tapas, that is, in performing all the purificatory rites and offering them up to Isvara. Patañjali says, "Kriyā-yoga is Svādhyāya and Isvara-pra-nidhāna (worship)." Tapas means the weakening of the body by the observances of various penances. Svādhyāya is included in it. Thus, those studies that bring about a predominance of the Sattva Guna such as Vedānta, S'ata-Rudrīya, Praṇava-Japa, are called Svādhyāya. Isvara-praṇidhāna also is included in it. Praising Isvara, remembering and worshipping him

by words, thoughts and actions, and an unswerving devotion to him, is called Isvara-pranidhana. Bhakti really means the constant perception of the form of the Lord by the Antahkarana. There are nine kinds of Bhaktis enumerated. Hearing his histories and relating them, remembering him worshipping his feet, offering flowers to him, bowing to him (in soul), behaving as his servant, becoming his companion and offering up ones Atman to him. The persons who have distinguished themselves by following these nine sorts of Bhaktis are: Parīksit, the grand-son of Arjuna, to whom S'uka related the Bhāgavata, Prahlāda, Laksmī, Prthu Rāja, Akrūra the friend of Kṛṣṇa, Hanumān, Arjuna and Bali. Īsvara-praņidhāna-Bhakti has been described by Nārāyaṇa-Tīrtha, as an unbroken stream of love towards the feet of the Lord, a love that is the end all and be all of a person's existence and during which he is as it were absorbed in the object of his devotion. Madhusūdana-Sarasvatī has also described it as a state of the mind, when previous to its being utterly annihilated and absorbed, it becomes of the nature of the Bhagavan or Lord. Thus, Bhakti, in its most transcendental aspect, is included in Samprajnāta Samādhi. So the three kinds of Yogas laid down by Kṛṣṇa in Bhāgavata have

been shown to be included in the stages of Yoga. So, Yoga practised in its entirety and in the order laid down, is enough for the attainment of Mukti. In this sense alone, the words in the Purāṇas saying that Brahman is to be attained by Yoga, are to be understood to mean the same thing as Jnāna.

Printed by C. Subbarayudu, at the Vasanta Press, The Theosophical Society, Adyar, Madras

### हठयोगप्रदीपिका

HATHA-YOGA-PRADĪPIKĀ

# हठयोगप्रदीपिका

### HATHA-YOGA-PRADĪPIKĀ

### स्वात्मारामयोगीन्द्रविरचिता ब्रह्मानन्दकृतज्योत्स्नाभिधया टीकया समलंकृता

PART II

THEOSOPHICAL PUBLISHING HOUSE

ADYAR, MADRAS, INDIA

1933

#### श्री:

## हठयोगप्रदीपिका

सटीका ।

प्रथमोपदेशः ।

श्रीगणेशाय नमः ।

गुरुं नत्वा शिवं साक्षाद्धद्धानन्देन तन्यते । हठप्रदीपिकाज्योत्स्ना योगमार्गप्रकाशिका ॥ १ ॥ इदानीतनानां सुबोधार्थमस्याः

सु विज्ञाय गोरक्षसिद्धान्तहार्दम् । मया मेरुशास्त्रिप्रमुख्याभियोगा-त्सुन्दं कथ्यतेऽत्यन्तगृढोऽपि भावः ॥ २ ॥

#### श्रीआदिनाथाय नमोऽस्तु तस्मै येनोपदिष्टा इठयोगविद्या । विश्वाजते प्रोन्नतराजयोग-मारोडुमिच्छोरिधरोहिणीव ॥ १ ॥

मुमुक्षुजनहितार्थे राजयोगद्वारा कैवल्यफलां हठप्रदीपिकां विधित्सुः परमकारुणिकः स्वात्मारामयोगीन्द्रस्तत्प्रत्यूह्निवृत्तये हठयोगप्रवर्तकश्रीमदादिनाथनमस्कारलक्षणं मङ्गलं तावदाचरति— श्रीआदिनाथायेत्यादिना । तस्मै श्रीआदिनाथाय नमोऽस्त्वित्य-न्वयः । आदिश्वासौ नाथश्च आदिनाथः, सर्वेश्वरः शिव इत्यर्थः । श्रीमान् आदिनाथः तस्मै श्रीआदिनाथाय । श्रीशब्द आदिर्यस्य श्रीआदिः, श्रीआदिश्यासौ नाथश्च श्रीआदिनाथः, तस्मै श्रीआदिनाथाय, श्रीनाथाय विष्णव इति वाऽर्थ:। श्रीआदिनाथायेत्यत्र यणभावस्तु ' अपि माषं मषं कुर्याच्छन्दोभङ्गं त्यजेद्गिराम् ' इति च्छन्दोविदां संप्रदायादुचारणसौष्ठवाचेति बोध्यम् । वस्तुतस्तु, असंहितपाठस्वीकारापेक्षया श्रीआदि-नाथायेति पाठस्वीकारेऽपवृत्तनित्यविध्युद्देश्यतावच्छेदकानाका-न्तत्वेन परिनिष्ठितत्वसंभवात् , संप्रत्युदाहृतदृष्टान्तद्वयस्या-पीद्दम्बिषयवैषम्यात् , नित्यसाहित्यभङ्गजनितदोषस्य शाब्दि-काननुमतत्वाचासंमृष्टविधेयांशतारूपदोषस्य साहित्यकारैरुक्त-त्वेऽपि कचित्तेरपि स्वीकृतत्वेन शाब्दिकाचार्येरेकाजित्यादी कर्मधारयस्वीकारेण सर्वथाऽनादतत्वाच लाघवातिशय इति सुधियो विभावयन्तु । नमः प्रह्वीभावोऽस्तु । प्रार्थनायां लोट् । तस्मै कस्मै इत्यपेक्षायामाह—येनेति । येन आदिनाथेन उपदिष्टा गिरिजाये हठयोगविद्या हश्च ठश्च हठौ सूर्यचन्द्रौ, तयोयोंगो हठयोगः। एतेन हठशब्दवाच्ययोः सूर्यचन्द्राख्ययोः प्राणापानयोरेक्यलक्षणः प्राणायामो हठयोग इति हठयोगस्य लक्षणं सिद्धम् । तथा चोक्तं गोरक्षनाथेन सिद्धसिद्धान्तपद्धतौ--- "हकार: कीर्तितः सूर्यष्टकारश्चनद्र उच्यते । सूर्याचनद्रमसोर्योगाद्धठयोगो निगद्यते ॥ " इति । तत्प्रतिपादिका विद्या हठयोगविद्या, हठयोगशास्त्रमिति यावत्। गिरिजायै आदिनाथकृतो हठ-विद्योपदेशो महाकालयोगशास्त्रादी प्रसिद्धः। प्रकर्षेण उन्नतः प्रोन्नतः । मन्त्रयोगहठयोगादीनामधरभूमीनामुत्तरभूमित्वाद्राज-योगस्य प्रोन्नतत्वम् । राजयोगश्च सर्ववृत्तिनिरोधलक्षणोऽसंप्र-ज्ञातयोगः । तमिच्छोर्मुमुक्षोरिधरोहिणीव, अधिरुद्धतेऽनयेत्यिध-रोहिणी, निःश्रेणीव विश्राजते विशेषेण श्राजते शोभते। यथा प्रोन्नतसौधमारोदुमिच्छोरधिरोहिण्यनायासेन सौधप्रापिका भवति, एवं हठदीपिकाऽपि प्रोन्नतराजयोगमारोदुमिच्छोर-नायासेन राजयोगप्रापिका भवतीति । उपमालंकारः । इन्द्रवज्राख्यं वृत्तम् ॥ १ ॥

### प्रणम्य श्रीगुरुं नायं स्वात्मारामेण योगिना । केवलं राजयोगाय इटविद्योपदिश्यते ॥ २ ॥

एवं परमगुरुनमस्कारलक्षणं मङ्गलं कृत्वा विन्नबाहुल्ये मङ्गलबाहुल्यस्याप्यपेक्षितत्वात्त्वगुरुनमस्कारात्मकं मङ्गलमाच-प्रन्थस्य विषयप्रयोजनादीन्प्रदर्शयति - प्रणम्येति । श्रीमन्तं गुरुं श्रीगुरुं नाथं श्रीगुरुनाथम् , स्वगुरुमिति यावत् । प्रकर्षेण भक्तिपूर्वकं नत्वा स्वात्मारामेण योगिना योगोऽस्यास्तीति तेन । केवलं राजयोगाय केवलं राजयोगार्थ हठविद्योपदिश्यत इत्यन्वयः । हठविद्याया राजयोग एव मुख्यं फरुं न सिद्धय इति केवलपदस्याभिपायः । सिद्धयस्त्वानु-षक्तिक्यः । एतेन राजयोगफलसहितो हठयोगोऽस्य प्रन्थस्य विषय: । राजयोगद्वारा कैवल्यं चास्य फलम् । तत्कामश्चाधि-कारी । ग्रन्थविषययोः प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः संबन्धः । ग्रन्थस्य कैवल्यस्य च प्रयोज्यप्रयोजकभावः संबन्धः। प्रन्थाभिधेयस्य सफल-योगस्य कैवस्यस्य च साध्यसाधनभावः संबन्ध इत्युक्तम् ॥ २ ॥

> भ्रान्त्या बहुमतध्वान्ते राजयोगमजानताम् । इटप्रदीपिकां धत्ते स्वात्मारामः कृपाकरः ॥ ३ ॥

ननु मन्त्रयोगसगुणध्याननिर्गुणध्यानमुद्रादिभिरेव राज-योगसिद्धौ किं हठविद्योपदेशेनेत्याशङ्कच व्युत्थितचित्तानां मन्त्रयोगादिभिः राजयोगासिद्धेईठयोगादेव राजयोगसिद्धि वदन् प्रन्थं प्रतिजानीते — भ्रान्त्येति । मन्त्रयोगादिबहुमतरूपे ध्वान्ते गाढान्धकारे या भ्रान्तिर्भ्रमस्तया। तैस्तैरुपायै राज-योगार्थे प्रवृत्तस्य तत्र तत्र तदलाभात्। वक्ष्यति च---'राजयोगं विना-' इत्यादिना। तथा राजयोगमजानतां न जानन्तीत्यजानन्तः तेषामजानतां पुंसाम् , राजयोगज्ञानमिति शेषः । करोतीति करः कृपायाः करः कृपाकरः कृपाया आकर इति वा तादृशः। अनेन हठप्रदीपिकाकरणे अज्ञानुकम्पैव हेतुरित्युक्तम् । स्वात्मन्यारमत इति स्वात्मारामः । हठस्य हठयोगस्य प्रदीपिकेव प्रकाशकत्वात् हठप्रदीपिका ताम्। अथ वा हठ एव प्रदीपिका राजयोगप्रकाशकत्वात्, तां धत्ते विधत्ते, करोतीति यावत्। स्वात्माराम इत्यनेन ज्ञानस्य सप्तमभूमिकां प्राप्तो ब्रह्मविद्वरिष्ठ इत्युक्तम्। तथा च श्रुति:--- आत्मक्रीड आत्मरतिः क्रियावानेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः ' इति । सप्त भूमयश्चोक्ता योगवासिष्ठे---" ज्ञानभूमिः शुभेच्छाख्या प्रथमा समुदाहृता। विचारणा द्वितीया स्याज्तीया तनुमानसा ॥ सत्त्वापत्तिश्चतुर्थी स्याज-तोऽसंसक्तिनामिका। परार्थाभाविनी षष्ठी सप्तमी तुर्यगा स्मृता ॥ " इति । अस्यार्थः—शुभेच्छा इत्याख्या यस्याः सा शुभेच्छाच्या। विवेकवैराग्ययुता शमादिपूर्विका तीत्र-

मुमुक्षा प्रथमा ज्ञानस्य भूमिः भूमिका उदाहृता कथिता, योगिभिरिति शेषः । १ । विचारणा श्रवणमननात्मिका द्वितीया ज्ञानभूमिः स्यात् । २ । अनेकार्थप्राहकं मनो यदाऽनेकार्थान्यरित्यज्य सदेकार्थवृत्तिप्रवाहवद्भवति तदा तनु मानसं यस्यां सा तनुमानसा निदिध्यासनह्रपा तृतीया ज्ञानभूमिः स्यादिति शेषः।३। इमास्तिस्रः साधन-भूमिकाः। आसु भूमिषु साधक इत्युच्यते। तिसः-भिर्भूमिकाभिः शुद्धसत्त्वेऽन्तःकरणेऽहं ब्रह्मास्मीत्याकारिकाऽप-रोक्षवृत्तिरूपा सत्त्वापत्तिनामिका चतुर्थी ज्ञानभूमिः स्यात् । चतुर्थीयं फलभूमिः। अस्यां योगी ब्रह्मविदित्युच्यते। इयं संप्रज्ञातयोगभूमिका । ४ । वक्ष्यमाणास्तिस्रोऽसंप्रज्ञात-योगभूमयः । सत्त्वापत्तेरनन्तरा सत्त्वापत्तिसंज्ञिकायां भूमा-वुपस्थितासु सिद्धिषु असंसक्तस्यासंसक्तिनामिका पश्चमी ज्ञानभूमिः स्यात्। अस्यां योगी स्वयमेव व्युत्तिष्ठते। एतां भूमिं प्राप्तो ब्रह्मविद्वर इत्युच्यते । ५ । परब्रह्मातिरि-क्तमर्थ न भावयति यस्यां सा परार्थाभाविनी षष्टी ज्ञानभूमिः स्कात्। अस्यां योगी परप्रबोधित एव व्युत्थितो भवति। एतां प्राप्तो ब्रह्मविद्वरीयानित्युच्यते । ६ । तुर्यगा नाम सप्तमी भूमिः स्मृता। अस्यां योगी स्वतः परतो बा न न्युत्यानं प्रामोति । एतां प्राप्तो ब्रह्मविद्वरिष्ठ इत्यच्यते । ७ ।

तत्र प्रमाणभूता श्रुतिरत्रैवोक्ता । पूर्वमयमेव जीवन्मुक्त इत्युच्यते, स एवात्र स्वात्मारामपदेनोक्त इत्यलं बहुक्तेन ॥ ३ ॥

### हठविद्यां हि मत्स्येन्द्रगोरक्षाद्या विजानते । स्वात्मारामोऽय वा योगी जानीते तत्त्रसादतः ॥४॥

महत्सेवितत्वाद्धठविद्यां प्रशंसन्त्वस्यापि महत्सकाशाद्धठ-विद्यालाभाद्गीरवं द्योतयति—हठविद्यां हीति । हीति प्रसिद्धम् । मत्स्येन्द्रश्च गोरक्षश्च तौ आद्यौ येषां ते मत्स्येन्द्रगोरक्षाद्याः । आद्यशब्देन जालंधरनाथभर्तृहरिगोपीचन्दप्रभृतयो प्राह्माः । ते हठविद्यां हठयोगविद्यां विजानते विशेषेण साधनलक्षण-भेदफलैर्जानन्तीत्यर्थः । स्वात्मारामः स्वात्मारामनामा । अथ वा शब्दसमुचये। योगी योगवान् तत्प्रसादतः गोरक्ष-प्रसादाज्जानीत इत्यन्वयः । परममहता ब्रह्मणाऽपीयं विद्या सेवितेत्यत्र योगियाज्ञवल्क्यस्मृतिः—' हिरण्यगर्भो योगस्य बक्ता नान्यः पुरातनः १ इति । वक्तत्वं च मानस-व्यापारपूर्वकं भवतीति मानसो व्यापारोऽर्थादागतः । तथा च श्रुतिः--- 'यन्मनसा ध्यायति तद्वाचा वदति ' इति । भगवतेयं विद्या भागवतानुद्धवादीन्त्रत्युक्ता । शिवस्तु योगी प्रसिद्ध एव। एवं च सर्वोत्तमैर्ब्रह्मविष्णुशिवैः सेवितेयं विद्या । न च ब्रह्मसूत्रकृता व्यासेन योगी निराकृत इति

शक्कनीयम् । प्रकृतिस्वातन्त्र्यविद्धिर्भेदांशमात्रस्य निराकरणात् । न तु भावनाविशेषरूपयोगस्य । भावनायाश्च सर्वसंमतत्वात्तां विना सुखस्याप्यसंभवात् । तथोक्तं भगवद्गीतासु—' नास्ति बुद्धिरयुक्तस्य न चायुक्तस्य भावना । न चाभावयतः शान्ति-रशान्तस्य कुतः सुखम् ॥ ' इति । नारायणतीर्थेरप्युक्तम्— " स्वातन्त्र्यसत्यत्वमुखं प्रधाने सत्यं च चिद्भेदगतं च वाक्यैः। व्यासो निराचष्ट न भावनाख्यं योगं स्वयं निर्मितब्रह्मसूत्रैः॥ " इति । 'अपि चात्मप्रदं योगं व्याकरोन्मतिमान्स्वयम् । भाषादिषु ततस्तत्र आचार्यप्रमुखैर्मतः ॥ मतो योगो भगवता गीतायामधिकोऽन्यतः। कृतः शुकादिभिस्तस्मादत्र सन्तोऽतिसादराः ॥ ' इति । 'वेदेषु यज्ञेषु तपःसु चैव दानेषु यत्पुण्यफलं प्रदिष्टम् । अत्येति तत्सर्विमिदं विदित्वा योगी परं स्थानमुपैति चाद्यम् ॥ ' इति भगवदुक्तेः । किं बहुना ? ' जिज्ञासुरिप योगस्य शब्दब्रह्मातिवर्तते ' इति वदता भगवता योगजिज्ञासोरप्यौत्कृष्ट्यं वर्णितं किसत योगिनः । नारदादि-भक्तश्रेष्ठैर्याज्ञवल्क्यादिज्ञानिमुख्यैश्चास्याः सेवनाद्भक्तज्ञानिनाम-प्यविरुद्धेत्यपरम्यते ॥ ४ ॥

> श्रीआदिनाथमत्स्येन्द्रशावरानन्दभैरवाः । चौरङ्गीमीनगोरक्षविरूपाक्षविलेश्चयाः ॥ ५ ॥

#### प्रथमोपदेश:

हठयोगे प्रवृत्तिं जनियतुं हठविद्यया पासैश्वर्यान्सिद्धानाह— श्रीआदिनाथेत्यादिना । आदिनाथः शिवः सर्वेषां नाथानां प्रथमो नाथः। ततो नाथसंप्रदायः प्रवृत्त इति नाथसंप्रदायिनो वदन्ति । मत्स्येन्द्राख्यश्च आदिनाथशिष्यः । अत्रैवं किंवदन्ती---कदाचिदादिनाथः कर्सिमश्चिद् द्वीपे स्थितः तत्र विजनमिति मत्वा गिरिजाये योगमुपदिष्टवान् । तीरसमीपनीरस्थः कश्चन मत्स्यः तं योगोपदेशं श्रुत्वा एकाम्रचित्तो निश्चलकायोऽवतस्थे । तं तादृशं दृष्ट्वाऽनेन योगः श्रुत इति तं मत्वा कृपाछरादिनाथो जलेन प्रोक्षितवान् । स च प्रोक्षणमात्राहिव्यकायो मत्स्येन्द्रः सिद्धोऽभूत् । तमेव मत्स्येन्द्रनाथ इति वदन्ति । शाबरनामा कश्चित्सिद्धः, आनन्दभैरवनामाऽन्यः । एतेषामितरेतरद्वन्द्वः । छिन्नहस्तपादं पुमांसं हिन्दुस्थानभाषायां चौरङ्गीति वदन्ति । कदाचिदादिनाथालुब्धयोगस्य भुवं पर्यटतो मत्स्येन्द्रनाथस्य कृपावलोकनमात्रात्कुत्रचिदरण्ये स्थितश्चौरङ्गचङ्कुरितहस्तपादो बभ्व । स च तत्कृपया संजातहस्तपादोऽहमिति मत्वा प्रणिपत्य ममानुप्रहं कुर्विति प्रार्थितवान् । मत्स्येन्द्रोऽपि तमनुगृहीतवान् । तस्यानुग्रहाचौरङ्गीति प्रसिद्धः सिद्धः सोऽभृत्। मीनो मीननाथः, गोरक्षो गोरक्ष-नाथः, विरूपाक्षनामा, बिलेशयनामा च । चौरङ्गीप्रभृतीनां द्वन्द्वसमासः ॥ ५ ॥

मन्यानो भैरवो योगी सिद्धिर्बुद्धश्च कन्यिडः। कोरण्टकः सुरानन्दः सिद्धपादश्च चर्पटिः॥ ६॥

मन्थानः, भैरवः, योगीति मन्थानप्रभृतीनां सर्वेषां विशेषणम् ॥ ६ ॥

> कानेरी पूज्यपादश्च नित्यनाथो निरञ्जनः। कपाली बिन्दुनाथश्च काकचण्डीश्वराह्यः॥ ७॥

काकचण्डिश्वर इत्याह्यो नाम यस्य स तथा। अन्ये स्पष्टाः॥ ७॥

> अञ्चमप्रभुदेवश्व घोडाचोली च टिण्टिणि:। भानुकी नारदेवश्व खण्डः कापालिकस्तथा ॥ ८॥

तथाशब्दः समुच्चये ॥ ८ ॥

इत्यादयो महासिद्धा हठयोगप्रभावतः । खण्डयित्वा कालदण्डं ब्रह्माण्डे विचरन्ति ते ॥९॥

इति पूर्वोक्ता आदयो येषां ते तथा। आदिशब्देन तारानाथादयो प्राह्माः। महान्तश्च ते सिद्धाश्च अप्रति-हतैश्वर्या इत्यर्थः। हठयोगस्य प्रभावात्सामर्थ्यादिति हठयोगप्र-भावतः। पश्चन्यास्तिसल्। कालो मृत्युः तस्य दण्डनं दण्डः देहमाणयोगानुकूलो व्यापारः तं सण्डयित्वा च्छित्वा, मृत्युं जित्वेत्यर्थः। ब्रह्माण्डमध्ये विचरन्ति विशेषेणा-व्याहतगत्या चरन्तीत्यर्थः। तदुक्तं भागवते—'योगेश्वराणां गतिमाहुरन्तर्बहिस्त्रिलोक्याः पवनान्तरात्मनाम् ' इति ॥ ९ ॥

> अशेषतापतप्तानां समाश्रयमठो इटः । अशेषयोगयुक्तानामाधारकमठो इटः ॥ १० ॥

हठस्याशेषतापनाशकत्वमशेषयोगसाधकत्वं च मठकमठरूपकेणाह—अशेषेति । अशेषाः आध्यात्मिकाधिभौतिकाधिदैविकभेदेन त्रिविधाः । तत्राध्यात्मिकं द्विविधं शारीरं मानसं
च । तत्र शारीरं दुःखं व्याधिजम् । मानसं दुःखं कामादिजम् ।
आधिभौतिकं व्याव्रसर्पादिजनितम् । आधिदैविकं ब्रहादिजनितम् । ते च ते तापाश्च तैस्तप्तानां संतप्तानां
पुंसां हठो हठयोगः सम्यगाश्रीयत इति समाश्रयः आश्रयः
आश्रयभूतो मठः मठ एव । तथा हठः अशेषयोगयुक्तानाम् ,
अशेषयोगयुक्ताः मन्त्रयोगकर्मयोगादियुक्तास्तेषामाधारभृतः कमठः । एवं त्रिविधतापतप्तानां पुंसामाश्रयो हठः ।
यथा च विश्वाधारः कमठः एवं निखिल्योगिनामाधारो
हठ इत्यर्थः ॥ १०॥

इठविद्या परं गोप्या योगिना सिद्धिमिच्छता । भवेद्वीर्यवती गुप्ता निर्वीर्या तु प्रकाश्विता ॥ ११ ॥

अथाखिलविद्यापेक्षया हठविद्याया अतिगोप्यत्वमाह-हठ-विद्येति । सिद्धिमणिमाद्यैश्वर्यमिच्छता, यद्वा सिर्द्धि कैवल्य-सिद्धिमिच्छता वाञ्छता योगिना हठयोगविद्या परमत्यन्तं गोप्या गोपनीया गोपनार्हाऽस्तीति । तत्र हेतुमाह— यतो गुप्ता हठविद्या वीर्यवत्यप्रतिहतैश्वर्यजननसमर्था स्यात् । कैवल्यजननसमर्था कैवल्यसिद्धिजननसमर्था वा स्यात्। अथ योगाधिकारी। 'जिताक्षाय शान्ताय सक्ताय मुक्ती विहीनाय दोषेरसक्ताय मुक्तो । अहीनाय दोषेतरैरुक्तकर्त्रे प्रदेयो न देयो हठश्रेतरस्मै । याज्ञवल्क्यः--- विध्युक्त-कर्मसंयुक्तः कामसंकल्पवर्जितः। यमैश्च नियमैर्युक्तः सर्व-सङ्गविवर्जितः '। 'कृतविद्यो जितकोधः सत्यधर्मपरायणः। गुरुशुश्रुषणरतः पितृमातृपरायणः। स्वाश्रमस्थः सदाचारो विद्वद्भिश्च सुशिक्षितः' इति । 'शिश्नोदररतायैव न देयं वेषधारिणे ' इति कुत्रचित् । अत्र योगचिन्तामणिकाराः---यद्यपि 'ब्राह्मणक्षत्रियविशां स्त्रीशृद्धाणां च पावनम्। शान्तये कर्मणामन्यद्योगान्नास्ति विमुक्तये ॥ ' इत्यादिपुराण-वाक्येषु प्राणिमात्रस्य योगेऽधिकार उपलभ्यते, तथाऽपि मोक्षरूपकं फलं योगविरक्तस्यैव भवति। अतस्तस्यैव योगाभिकार उचितः । तथा च बायुसंहितायाम्---६ हे तथाऽऽनुश्रविके विरक्तं विषये मनः । यस्य तस्याधि-

कारोऽस्मिन्योगे नान्यस्य कस्यचित् '। स्रुरेश्वराचार्याः— 'इहामुत्र विरक्तस्य संसारं प्रजिहासतः। जिज्ञासोरेव कस्यापि योगेऽस्मिन्नधिकारिता ' इत्याहुः। वृद्धैरप्युक्तम्— 'नैतहेयं दुर्विनीताय जातु ज्ञानं गुप्तं तद्धि सम्यक्फलाय। अस्थाने हि स्थाप्यमानैव वाचां देवी कोपान्निर्दहेन्नो चिराय॥ ' इति॥ ११॥

> सुराज्ये धार्मिके देशे सुभिक्षे निरुपद्रवे । धनुःप्रमाणपर्यन्तं शिलाप्रिजलवर्जिते । एकान्ते मठिकामध्ये स्थातन्यं इठयोगिना ॥ १२॥

अथ हठाभ्यासयोग्यं देशमाह सार्धेन — सुराज्य इति । राज्ञः कर्म भावो वा राज्यं तच्छोभनं यस्मिन्स सुराज्य-स्तिस्मन्सुराज्ये । 'यथा राजा तथा प्रजाः ' इति महदुक्तेः राज्ञः शोभनत्वात्प्रजानामि शोभनत्वं स्चितम् । धार्मिके धर्मवित । अनेन हठाभ्यासिनोऽनुकूलाहारादिलाभः स्चितः । सुभिक्ष इत्यनेनानायासेन तल्लाभः स्चितः । निरुपद्वे चौरव्याघ्राद्युपद्रवरिते । एतेन देशस्य दीर्घकालवासयोग्यता स्चिता । धनुषः प्रमाणं धनुःप्रमाणं चतुईस्तमात्रं तत्पर्यन्तं शिलामिजलविते शिला प्रस्तरः अमिनिहः जलं तोयं तैर्वितिते रहिते । यत्रासनं ततश्चतुईस्तमात्रे शिलामिजलानि

न स्युरित्यर्थः । तेन शीतोष्णादिविकाराभावः सूचितः । एकान्ते विजने । अनेन जनसमागमाभावात्कल्हाद्यभावः सूचितः । जनसंमर्दे तु कल्हादिकं स्यादेव । तदुक्तं भागवते—'वासे बहूनां कल्हो भवेद्वार्ता द्वयोरिप' इति । ताहशे मठिकामध्ये । अल्पो मठो मठिका । अल्पीयसि कन् । तस्या मध्ये हठयोगिना हठाभ्यासी योगी हठयोगी तेन । शाकपार्थिवादिवत्समासः । स्थातव्यं स्थातुं योग्यम् । मठिकामध्य इत्यनेन शीतातपादिजनितक्केशाभावः सूचितः । अत्र 'युक्ताहारविहारेण हठयोगस्य सिद्धये' इत्यर्धं केनचित्किप्तत्वाच व्याख्यातम् , मूल्क्षोकानामेव व्याख्यानात् । एवमप्रेऽपि ये मया न व्याख्याताः क्षोका हठप्रदीपिकाया- मुपल्भ्येरंस्ते सर्वे क्षिप्ता इति बोद्धव्यम् ॥ १२ ॥

अल्पद्वारमरन्ध्रगर्तविवरं नात्युचनीचायतं सम्यग्गोमयसान्द्रलिप्तममलं निःशेषजन्तुज्झितम् । बाह्ये मण्डपवेदिकूपरुचिरं प्राकारसंवेष्टितं प्रोक्तं योगमठस्य लक्षणमिदं सिद्धेईठाभ्यासिभिः ॥

अथ मठलक्षणमाह—अल्पद्वारमिति । अल्पं द्वारं यस्मि-स्तत्तादृशम् । रन्त्रो गवाक्षादिः गर्तो निम्नप्रदेशः विवरो मुक्कादिविलं ते न सन्ति यस्मिस्तत्तादृशम् । अल्युचं च तन्नीचं चात्युचनीचं तच तदायतं चात्युचनीचायतम्। ' विशेषणं विशेष्येण बहुलम् ' इत्यत्र बहुलग्रहणाद्विशेषणानां कर्म-धारयः । ननुचनीचायतशब्दानां भित्रार्थकानां कथं कर्मघारयः 'तत्पुरुषः समानाधिकरणः कर्मधारयः' इति तल्लक्षणादिति चेन्न । मठे तेषां सामानाधिकरण्यासंभवात् । न चात्युचनी-चायतं नात्युचनीचायतं नशब्देन समासान्नलोपाभावः, नेति पृथक्पदं वा। अत्युचे आरोहणे श्रमः स्यादति-नीचे ऽवरोहणे श्रमो भवेत्। अत्यायते दूरं दृष्टिर्गच्छेत्तन्निरा-करणार्थमुक्तं नात्युचनीचायतमिति । सम्यक्समीचीनतया गोम-येन गोपुरीषेण सान्द्रं यथा भवति तथा लिसम्। अमलं निर्मलं निःशेषा निखिला ये जन्तवो मशकमत्कुणाद्यास्तै-रुज्झितं त्यक्तं रहितम्। बाह्ये मठाह्वहि:प्रदेशे मण्डप: शालाविशेषः, वेदिः परिष्कृता भूमिः, कूपो जलाशयविशेषः, तै रुचिरं रमणीयम् । प्राकारेण वरणेन सम्यग्वेष्टितं परितो भित्तियुक्तमित्यर्थः । हठाभ्यासिभिः हठयोगाभ्यसनशीलैः सिद्धैः । इदं पूर्वोक्तमल्पद्वारादिकं योगमठस्य लक्षणं स्वरूपं प्रोक्तं कथितम् । नन्दिकेश्वरपुराणे त्वेवं मठलक्षण-मुक्तम्— ' मन्दिरं रम्यविन्यासं मनोज्ञं गन्धवासितम् । धृपामोदादिसुरमि कुसुमोत्करमण्डितम् ॥ मुनितीर्थनदीवृक्ष-पिमनीशैलशोभितम् । चित्रकर्मनिबद्धं च चित्रभेदविचित्रितम् ॥

कुर्याद्योगगृहं धीमान्सुरम्यं ग्रुभवर्त्मना । दृष्ट्वा चित्र-गताञ्शान्तान्मुनीन्याति मनः शमम् ॥ सिद्धान्दृष्ट्वा चित्र-गतान्मतिरभ्युद्यमे भवेत् । मध्ये योगगृहस्याथ लिखेत्संसार-मण्डलम् ॥ श्मशानं च महाघोरं नरकांश्च लिखेत्सवचित् । तान्दृष्ट्वा भीषणाकारान्संसारे सारवर्जिते ॥ अनवसादो भवति योगी सिद्ध्यभिलाषुकः । पश्यंश्च व्याधिताञ्जन्तूत्र-तान्मत्तांश्चलदृत्रणाम् " ॥ १३ ॥

## एवंविधे मठे स्थित्वा सर्वचिन्ताविवर्जितः । गुरूपदिष्टमार्गेण योगमेव सदाऽभ्यसेत् ॥ १४ ॥

मठलक्षणमुक्त्वा मठे यत्कर्तव्यं तदाह—एवंविध इति । एवं पूर्वोक्ता विधा प्रकारो यस्य स तथा पूर्वोक्तलक्षण इत्यर्थः । तिसम् स्थित्वा स्थितिं कृत्वा सर्वा याश्चिन्ता-स्ताभिविशेषेण वर्जितो रहितोऽशेषचिन्तारहितः । गुरुणोपिदिष्टो यो मार्गः हठाभ्यासप्रकाररूपस्तेन सदा नित्यं योगमेवाभ्यसेत् । एवशब्देनाभ्यासान्तरस्य योगे विष्ठकरत्वं सूचितम् । तदुक्तं योगभीजे—''मरुज्जयो यस्य सिद्धस्तं सेवेत गुरुं सदा । गुरुवक्त्रप्रसादेन कुर्यात्प्राणजयं बुधः" । राजयोगे—'' वेदान्ततकोंकिभिरागमैश्च नानाविधैः शास्त्र-कदम्बकैश्च । ध्यानादिभिः सत्करणैर्न गम्यश्चिन्तामणिर्धेकगुरुं

विहाय " । स्कन्दपुराणे—" आचार्याद्योगसर्वस्वमवाप्य स्थिरधीः स्वयम् । यथोक्तं रूभते तेन प्राप्तोत्यपि च निर्वृतिम् " ॥ सुरेश्वराचार्यः—" गुरुप्रसादाल्लभते योगमष्टाङ्गसंयुतम् । शिवप्रसादाल्लभते योगसिद्धिं च शाश्वतीम् " ॥ श्रुतिश्च— " यस्य देवे परा मक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥ " इति, ' आचार्यवान्पुरुषो वेद " इति च ॥ १४ ॥

### अत्याहारः प्रयासश्च प्रजल्पो नियमग्रहः। जनसङ्गश्च लौल्यं च षड्भियोंगो विनश्यति ॥१५॥

अथ योगाभ्यासप्रतिबन्धकानाह—अत्याहार इति । अति-शयित आहारोऽत्याहारः, क्षुधापेक्षयाऽधिकभोजनम् । प्रयासः श्रमजननानुकूलो व्यापारः । प्रकृष्टो जल्पः प्रजल्पो बहुभाषणम् । शीतोदकेन प्रातःस्नाननक्तभोजनफलाहारादि-रूपनियमस्य प्रहणं नियमप्रहः । जनानां सङ्गो जनसङ्गः । कामादिजनकत्वात् । लोलस्य भावः लोल्यं चाञ्चल्यम् । षड्भिरत्याहारादिभिरभ्यासप्रतिबन्धात् योगो विनश्यति विशे-षेण नश्यति ॥ १५ ॥

> उत्साहात्साहसाद्धैर्यात्तत्त्वज्ञानाच निश्चयात् । जनसङ्गपरित्यागात्वद्भिर्योगः प्रसिध्यति ॥ १६ ॥

अथ योगसिद्धिकरानाह — उत्साहादिति । विषयप्रवणं चित्तं निरोत्स्याम्येवेत्युद्यम उत्साहः । साध्यत्वासाध्यत्वे अपरि-भाव्य सहसा प्रवृत्तिः साहसम् । यावज्जीवनं सेत्स्यत्ये-वेत्यखेदो धैर्यम् । विषया मृगतृष्णाजलवदसन्तः ब्रह्मैव सत्यमिति वास्तविकं ज्ञानं तत्त्वज्ञानम् , योगानां वास्तविकं ज्ञानं वा । शास्त्रगुरुवाक्येषु विश्वासो निश्चयः श्रद्धेति यावत् । जनानां योगाभ्यासप्रतिकूलानां यः सङ्गस्तस्य परित्यागात् । षड्भिरेभिर्योगः प्रकर्षेणाविलम्बेन सिध्यतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

[अथ यमनियमाः —

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं क्षमा धृतिः। दयाऽऽर्जवं मिताहारः शौचं चैव यमा दश्।। तपः संतोष आस्तिक्यं दानमीश्वरपूजनम्। सिद्धान्तवाक्यश्रवणं हीमती च तपो हुतम्। नियमा दश् संप्रोक्ता योगशास्त्रविशारदैः।।] हटस्य प्रथमाङ्गत्वादासनं पूर्वमुच्यते। कुर्यात्तदासनं स्थैर्यमारोग्यं चाङ्गलाघवम्।। १७॥

आदावासनकथने संगतिं सामान्यतस्तत्फलं चाह— हठस्येति । हठस्य " आसनं कुम्भकं चित्रं मुद्राख्यं करणं तथा । अथ नादानुसंधानम् " इति वक्ष्यमाणानि चत्वार्यक्कानि । प्रत्याहारादिसमाध्यन्तानां नादानुसंधाने उन्तर्भावः । तन्मध्ये आसनस्य प्रथमाङ्गत्वात्पूर्वमासनमुच्यत इति संबन्धः । तदासनं स्थैर्यं देहस्य मनसश्चाञ्चल्यरूपरजोधर्मनाशकत्वेन स्थिर-तां कुर्यात् । 'आसनेन रजो हन्ति' इति वाक्यात् । आरोग्यं चित्तविक्षेपकरोगाभावः । रोगस्य चित्तविक्षेपकत्वमुक्तं पातञ्चल-सूत्रे—'व्याधिरुत्थानसंशयप्रमादालस्याविरतिभ्रान्तिदर्शनाल्बध-भूमिकत्वानवस्थितत्वानि चित्तविक्षेपास्ते उन्तरायाः' इति । अङ्गानां लाघवं लघुत्वम् । गौरवरूपतमोधर्मनाशकत्वमप्येतेनोक्तम् । चकारात्श्रुद्वुद्वचादिकमि बोध्यम् ॥ १७॥

### वसिष्ठाचैश्र मुनिभिर्मत्स्येन्द्राचैश्र योगिभिः । अङ्गीकृतान्यासनानि कथ्यन्ते कानिचिन्मया ॥१८॥

वसिष्ठादिसंमतासनमध्ये श्रेष्ठानि मयोच्यन्त इत्याह—विसष्ठाद्यैरिति । वसिष्ठ आद्यो येषां याज्ञवल्क्यादीनां तैर्मुनिभिर्मननशिलैः । चकारान्मन्त्रादिपरैः । मत्स्येन्द्र आद्यो येषां जालंधरनाथादीनां तैः । योगिभिः हठाभ्यासिभिः । चकारान्मुद्रादिपरैः । अङ्गीकृतानि चतुरशित्यासनानि तन्मध्ये कानिचित् श्रेष्ठानि मया कथ्यन्ते । यद्यप्युभयोरिप मननहठाभ्यासौ स्तस्तथाऽिप वसिष्ठादीनां मननं मुख्यं मत्स्येन्द्रादीनां हठाभ्यासो मुख्य इति पृथम्ब्रहणम् ॥ १८॥

### जानूर्वोरन्तरे सम्यक् कृत्वा पादतले उमे । ऋजुकायः समासीनः स्वस्तिकं तत्त्रचक्षते ॥ १९॥

तत्र सुकरत्वात्प्रथमं स्वस्तिकासनमाह—जानूवीरिति । जानु च ऊरुश्च । अत्र जानुशब्देन जानुसंनिहितो जङ्घाप्रदेशो ग्राह्यः । जङ्घोवीरिति पाठस्तु साधीयान् । तयोरन्तरे मध्ये उमे पादयोस्तले तलप्रदेशौ कृत्वा ऋजुकायः समकायः यत्र समासीनो भवेत्तदासनं स्वस्तिकं स्वस्तिकारूयं प्रचक्षते वदन्ति, योगिन इति शेषः । श्रीधरेणोक्तम्—"ऊरुजङ्घान्तराधाय प्रपदे जानुमध्यगे । योगिनो यदवस्थानं स्वस्तिकं तद्विदुर्बुधाः" ॥ १९ ॥

### सच्ये दक्षिणगुल्फं तु पृष्ठपार्श्वे नियोजयेत् । दक्षिणेऽपि तथा सच्यं गोम्रुखं गोम्रुखाकृति ॥२०॥

गोमुखासनमाह—सव्य इति । सव्ये वामे पृष्ठस्य पार्श्वे संप्रदायात्कटेरघोभागे दक्षिणं गुल्फं नितरां योजयेत् । गोमुखस्याकृतिर्यस्य तत्तादृशं गोमुखसंज्ञकमासनं भवेत् ॥२०॥

### एकं पादं तथैकस्मिन्विन्यसेदृरुणि स्थितम् । इतरस्मिन्तथा चोरुं वीरासनमितीरितम् ॥ २१ ॥

वीरासनमाह—एकमिति । एकं दक्षिणं पादम् । तथा पादपूरणे । एकस्मिन्वामोरुणि स्थितं विन्यसेत् । इतर-

स्मिन्वामे पादे ऊरुं दक्षिणं विन्यसेत्। तद्वीरासनमितीरितं कथितम् ॥ २१ ॥

### गुदं निरुध्य गुल्फाभ्यां व्युत्क्रमेण समाहित:। कूर्मासनं भवेदेतदिति योगविदो विदु:॥ २२॥

कूर्मासनमाह—गुदमिति । गुल्फाभ्यां गुदं निरुध्य नियम्य व्युत्क्रमेण यत्र सम्यगाहितः स्थितो भवेत् , एतत्कूर्मासनं भवेत् , इति योगविदो विदुरित्यन्वयः ॥ २२ ॥

## पद्मासनं तु संस्थाप्य जानूर्वोरन्तरे करी । निवेश्य भूमो संस्थाप्य व्योमस्थं कुक्कुटासनम् ॥

कुकुटासनमाह—पद्मासनं त्विति । पद्मासनं तु ऊर्वोरुपिर उत्तानचरणस्थापनरूपं सम्यक् स्थापियत्वा । जानुपदेन जानुसंनिहितो जङ्घापदेशः । तच्च ऊरुश्च जानूरू, तयोरन्तरे मध्ये करौ निवेश्य भूमौ संस्थाप्य । करावित्यत्रापि संबध्यते । व्योमस्थं खस्थं पद्मासनसदृशं यत्तत्कुक्कुटासनम् ॥ २३ ॥

## कुक्कुटासनवन्थस्थो दोभ्यी संबध्य कंधराम् । भवेत्कूर्भवदुत्तान एतदुत्तानकूर्भकम् ॥ २४ ॥

उत्तानकूर्मासनमाह — कुक्कुटासनेति । कुक्कुटासनस्य यो बन्धः पूर्वश्लोकोक्तस्तस्मिन् स्थितः दोभ्यों बाहुभ्यां कंधरां श्रीवां संबध्य कूर्मवदुत्तानो यस्मिन्भवेदेतदासनमुत्तानकूर्मकं नाम ॥ २४ ॥

### पादाङ्गुष्ठौ तु पाणिभ्यां गृहीत्वा श्रवणावि । धनुराकर्षणं कुर्याद्धनुरासनग्रुच्युते ।। २५ ।।

धनुरासनमाह—पादाङ्गुष्ठौ त्विति । पाणिभ्यां पादयो-रङ्गुष्ठौ गृहीत्वा श्रवणाविध कर्णपर्यन्तं धनुष आकर्षणं यथा भवति तथा कुर्यात् । गृहीताङ्गुष्ठमेकं पाणि प्रसारितं कृत्वा गृहीताङ्गुष्ठमितरं पाणि कर्णपर्यन्तमाकुश्चितं कुर्यादित्यर्थः । एतद्धनुरासनमुच्यते ॥ २५ ॥

### वामोरुम्लार्पितदक्षपादं जानोर्विहर्वेष्टितवामपादम् । प्रमुख तिष्ठेत्परिवर्तिताङ्गः श्रीमत्स्यनाथोदितमासनं स्यात् ॥

मत्स्येन्द्रासनमाह — वामोरुम् लेऽपिंतः स्थापितो यो दक्ष-पादः तं संप्रदायात्पृष्ठतोगतवामपाणिना गुल्फस्योपिरभागे पिरगृह्य । जानोर्दक्षिणपादजानोर्बेहिः प्रदेशे वेष्टितो यो वाम-पादस्तं वामपादजानोर्बेहिवेष्टितदक्षिणपाणिनाऽङ्गुष्ठे प्रगृह्य । परिवर्तिताङ्गः वामभागेन पृष्ठतो मुखं यथा स्यादेवं परिवर्तितं परावर्तितमङ्गं येन स तथा तादृशो यत्र तिष्ठेत् स्थितं कुर्यात्तदासनं मत्स्येन्द्रनाथेनोदितं कथितं स्यात् । तदुदि- तत्वात्तन्नामकमेव वदन्ति । एवं दक्षोरुम्लार्पितवामपादं पृष्ठतो-गतदक्षिणपाणिना प्रगृद्ध वामजानोर्वहिर्वेष्टितदक्षपादं दक्षिण-पादजानोर्वहिर्वेष्टितवामपाणिना प्रगृद्ध दक्षभागेन पृष्ठतो मुखं यथा स्यादेवं परिवर्तिताङ्गश्चाभ्यसेत् ॥ २६ ॥

> मत्स्येन्द्रपीठं जठरप्रदीप्तिं प्रचण्डरूमण्डलखण्डनास्त्रम् । अभ्यासतः कुण्डलिनीप्रबोधं चन्द्रस्थिरत्वं च ददाति पुंसाम् ॥ २७॥

मत्स्येन्द्रासनस्य फलमाह— मत्स्येन्द्रेति । प्रचण्डं दुःसहं रुजां रोगाणां मण्डलं समूहः तस्य खण्डने च्छेदनेऽस्त्रमस्त्रमिव तादृशं मत्स्येन्द्रपीठं मत्स्येन्द्रासनम् अभ्यासतः प्रत्यहमावर्तन- रूपादभ्यासात् पुंसां जठरस्य जठरामेः प्रकृष्टां दीप्तिं वृद्धिं ददाति । तथा कुण्डलिन्या आधारशक्तेः प्रबोधं निद्रामावं तथा चन्द्रस्य तालुन उपरिभागे स्थितस्य नित्यं क्षरतः स्थिरत्वं क्षरणाभावं च ददातीत्यर्थः ॥ २७॥

मसार्य पादौ भ्रुवि दण्डरूपौ दोभ्यां पदग्रद्वितयं गृहीत्वा । जानूपरि न्यस्तललाटदेशो वसेदिदं पश्चिमतानमाहुः ॥ २८ ॥ पश्चिमतानासनमाह — प्रसार्थेति । भुवि भूमौ दण्डस्य रूपिमव रूपं ययोस्तौ दण्डाकारौ श्लिष्टगुल्फौ प्रसार्य प्रसारितौ कृत्वा । दोर्भ्यामाकुञ्चिततर्जनीभ्यां भुजाभ्यां पदोः पदयोश्चाप्रेऽप्रभागौ तयोद्वितयं द्वयमङ्गुष्ठप्रदेशयुग्मं बलादाकर्षण-पूर्वकं यथा जान्वधोभागस्य भूमेरुत्थानं न स्यात्तथा गृहीत्वा जानोरुपरि न्यस्तो ललाटदेशो येन तादृशो यत्र वसेत् इदं पश्चिमताननामकमासनमाहुः ॥ २८॥

इति पश्चिमतानमासनाम्यं पवनं पश्चिमवाहिनं करोति । उदयं जठरानलस्य कुर्या-दुदरे कार्श्यमरोगतां च पुंसाम् ॥ २९ ॥

अथ तत्फलम् — इतीति । इति पूर्वोक्तमासनेष्वभ्यं मुख्यं पश्चिमतानं पवनं प्राणं पश्चिमवाहिनं पश्चिमेन पश्चिममार्गेण सुषुम्णामार्गेण वहतीति पश्चिमवाही तं तादृशं करोति । जठरानलस्य जठरे योऽनलोऽभिस्तस्योदयं वृद्धिं कुर्यात् । उदरे मध्यप्रदेशे काद्यं कृशत्वं कुर्यात् । अरोगतामारोग्यं चका-रांन्नाडीवलनादिसाम्यं कुर्यात् ॥ २९ ॥

धरामवष्टभ्य करद्वयेन तत्कूर्परस्थापितनाभिपार्श्वः ।

### उच्चासनो दण्डवदुत्थितः स्या-न्मयूरमेतत्त्रवदन्ति पीटम् ॥ ३० ॥

अथ मयूरासनमाह—धरामिति । करद्वयेन करयोर्द्वयं युग्मं तेन धरां भूमिमवष्टभ्यावलम्ब्य, प्रसारिताङ्गुली भूमि-संलग्नतलौ संनिहितौ करो कृत्वेत्यर्थः । तस्य करद्वयस्य कूर्परयोर्भुजमध्यसंघिभागयोः स्थापिते धृते नामेः पार्श्वे पार्श्व-भागौ येन स उच्चासन उच्चमुन्नतमासनं यस्यैतादृशः खे शून्ये दण्डवदृण्डेन तुल्यमुत्थित ऊर्ध्वे स्थितो यत्र भवति तन्मायूरं मयूरस्येदं तत्संबन्धित्वात्तन्नामकं प्रवदन्ति । योगिन इति शेषः ॥ ३०॥

हरति सकलरोगानाशु गुल्मोदरादी-नभिभवति च दोषानासनं श्रीमयूरम् । बहु कदशनश्रुक्तं भस्म कुर्यादशेषं जनयति जठराप्तिं जारयेत्कालकूटम् ॥ ३१ ॥

मयूरासनगुणानाह—हरतीति । गुल्मो रोगविशेषः उदरं जलोदरं ते आदी येषां श्लीहादीनां ते तथा तान्सकलरोगान् सकला ये रोगास्तानाशु झटिति हरति नाशयति । श्री-मयूरमासनमिति सर्वत्र संबध्यते । दोषान्वातिपत्तकफानाल-स्यदांश्चामिभवति तिरस्करोति । बह्वतिशयितं कदशनं कदशं यद्भुक्तं तदशेषं समस्तं भरम कुर्यात्पाचयेदित्यर्थः । जठराप्निं जठरानलं जनयति प्रादुर्भावयति । कालकूटं विषम् । काल-कूटशब्दः कालकूटवदपकारकान्नपरः । तं जारयेज्जीणं कुर्या-त्याचयेदित्यर्थः ॥ ३१ ॥

# उत्तानं शववद्भूमौ शयनं तच्छवासनम् । शवासनं श्रान्तिहरं चित्तविश्रान्तिकारकम् ॥ ३२ ॥

शवासनमाहार्धेन—उत्तानमिति । शवेन मृतशरीरेण तुल्यं शववदुत्तानं भूमिसंलग्नं पृष्ठं यथा स्यात्तथा शयनं निद्रायामिव संनिवेशो यत्तच्छवासनं शवाख्यमासनम् । शवासनप्रयोजन-माह—उत्तरार्धेन । शवासनं श्रान्तिहरं श्रान्ति हठाभ्यासश्रमं हरतीति श्रान्तिहरं चित्तस्य विश्रान्तिर्विश्रामस्तस्याः कारकम् ॥

## चतुरशीत्यासनानि शिवेन कथितानि च । तेभ्यश्रतुष्कमादाय सारभूतं ब्रवीम्यहम् ॥ ३३ ॥

वक्ष्यमाणासनचतुष्टयस्य श्रेष्ठत्वं वदन्नाह—चतुरशीतीति ।
शिवेनेश्वरेण चतुरिषकाशीतिसंख्याकान्यासनानि कथितानि,
चकाराचतुरशीतिलक्षाणि च । तदुक्तं गोरक्षनाथेन—
"आसनानि च तावन्ति यावन्त्यो जीवजातयः । एतेषामिस्लिलान्मेदान्विजानाति महेश्वरः ॥ चतुरशीतिलक्षाणि एकैकं
समुदाहृतम् । ततः शिवेन पीठानां षोडशोनं शतं कृतम् " इति ॥

तेभ्यः शिवोक्तं चतुरशीतिलक्षासनानां मध्ये प्रशस्तानि यानि चतुरशीत्यासनानि तेभ्य आदाय गृहीत्वा सारभ्तं श्रेष्ठभृतं चतुष्कमहं त्रवीमीत्यन्वयः ॥ ३३॥

> सिद्धं पद्मं तथा सिंहं भद्रं चेति चतुष्टयम् । श्रेष्ठं तत्रापि च सुखे तिष्ठेत्सिद्धासने सदा ॥ ३४ ॥

तदेव चतुष्कं नाम्ना निर्दिशति—सिद्धमिति । सिद्धं सिद्धासनम् । पद्मं पद्मासनम् । सिंहं सिंहासनम् । भद्रं भद्रासनम् । इति चतुष्टयं श्रेष्ठमितशयेन प्रशस्यम् , तत्रापि चतुष्टये सुखे सुखकरे सिद्धासने सदा तिष्टेत् । एतेन सिद्धासनं चतुष्टयेऽप्युत्कृष्टमिति सृचितम् ॥ ३४ ॥

तत्र सिद्धासनम्—

योनिस्थानकमङ्घिमूलघटितं कृत्वा दृढं विन्यसेनमेद्रे पादमथैकमेव हृदये कृत्वा हृतुं सुस्थिरम् ।
स्थाणु: संयमितेन्द्रियोऽचलदृशा पश्येद् भुवोरन्तरं
ह्येतन्मोक्षकपाटभेदजनकं सिद्धासनं प्रोच्यते ॥३५॥

आसनचतुष्टयेऽप्युत्कृष्टत्वात्प्रथमं सिद्धासनमाह—योनि-स्थानकमिति । योनिस्थानमेव योनिस्थानकम् । स्वार्थे कप्रत्ययः । गुदोपस्थयोर्मध्यमप्रदेशे पदं योनिस्थानं तत्। अङ्घिर्वामश्चरणस्तस्य मुलेन पार्षिणभागेन घटितं संलमं कृत्वा। स्थानान्तरम् एकं पादं दक्षिणं पादं मेढ्रेन्द्रियस्योपरि-भागे दृढं यथा स्यात्तथा विन्यसेत् हृद्ये हृद्यसमीपे हृनुं चिबुकं सुस्थिरं सम्यक् स्थिरं कृत्वा हृनुहृद्ययोश्चतुरङ्गुलमन्तरं यथा भवति तथा कृत्वेति रहस्यम्। संयमितानि विषयेभ्यः परावृत्तानीन्द्रियाणि येन स तथा। अचला या दृक् दृष्टिस्तया भ्रुवोरन्तरं मध्यं पश्येत्। हि प्रसिद्धं मोक्षस्य यत्कपाटं प्रतिबन्धकं तस्य भेदं नाशं जनयतीति तादृशं सिद्धानां योगिनाम्। आस्तेऽत्रास्यतेऽनेनेति वा आसनं सिद्धासननामकमिदं भवेदित्यर्थः॥ ३५॥

### मतान्तरे तु-

मेदादुपरि विन्यस्य सच्यं गुल्फं तथोपरि । गुल्फान्तरं च निक्षिप्य सिद्धासनमिदं भवेत् ॥ ३६ ॥

मत्त्येन्द्रसंमतं सिद्धासनमुक्त्वाऽन्यसंमतं वक्तुमाह— मतान्तरे त्विति । तदेव दर्शयति—मेढ्रादिति । मेढ्रादुपस्था-दुपर्यूर्ध्वभागे सव्यं वामगुल्फं विन्यस्य तथा सव्यवदुपरि मुख्यपादस्योपरि न तु सव्यगुल्फस्य । गुल्फान्तरं दक्षिणगुल्फं च निक्षिप्य वसेदिति शेषः । इदं सिद्धासनं मतान्तराभिमत-मित्यभेद इत्यर्थः ॥ ३६ ॥

### एतत्सिद्धासनं प्राहुरन्ये वज्रासनं विदुः । ग्रुक्तासनं वदन्त्येके प्राहुर्गुप्तासनं परे ॥ ३७॥

तत्र प्रथमं महासिद्धसंमतिमिति स्पष्टीकर्तुमस्यैव मतभेदान्नामभेदानाह—एतदिति । एतत्पूर्वोक्तं सिद्धासनं सिद्धासननामकं प्राहुः । केचिदित्यध्याहारः । अन्ये वज्रासनं
वज्रासनसंज्ञकं विदुः जानन्ति । एके मुक्तासनं मुक्तासनाभिधं
वदन्ति । परे गुप्तासनं गुप्तासनाख्यं प्राहुः । अत्रासनाभिज्ञाः ।
यत्र वामपादपार्षण योनिस्थाने नियोज्य दक्षिणपादपार्ष्णिमेंद्रादुपरि स्थाप्यते तिसद्धासनम् । यत्र वामपादपार्षण
योनिस्थाने नियोज्य दक्षिणपादपार्ष्णिमेंद्रादुपरि स्थाप्यते
तद्धज्ञासनम् । यत्र तु दक्षिणसव्यपार्ष्णिद्धयमुपर्यधोभागेन
संयोज्य योनिस्थानेन संयोज्यते तन्मुक्तासनम् । यत्र
च पूर्ववत्तंयुक्तं पार्ष्णिद्वयं मेद्रादुपरि निधीयते तद्भुप्तासनमिति ॥ ३०॥

### यमेष्विव मिताहारमहिंसां नियमेष्विव । मुख्यं सर्वासनेष्वेकं सिद्धाः सिद्धासनं विदुः ॥ ३८ ॥

अथ सप्तिः श्लोकैः सिद्धासनं प्रशंसति—यमेष्वि-त्यादिभिः। यमेषु मिताहारमिव। मिताहारो वक्ष्यमाणः 'सुक्षिग्धमधुराहारः' इत्यादिना। नियमेषु अहिंसामिव। सर्वाणि यान्यासनानि तेषु सिद्धाः एकं सिद्धासनं मुख्यं विदुरिति संबन्धः ॥ ३८॥

चतुरशीतिपीठेषु सिद्धमेव सदाऽभ्यसेत् । द्वासप्ततिसहस्राणां नाडीनां मलशोधनम् ॥ ३९ ॥

चतुरशीतीति । चतुरिधकाशीतिसंख्याकानि यानि पीठानि तेषु सिद्धमेव सिद्धासनमेव सदा सर्वदाऽभ्यसेत् । सिद्धा-सनस्य सदाऽभ्यासे हेतुगर्भे विशेषणं द्वासप्ततिसहस्राणां नाडीनां मलशोधनं शोधकम् ॥ ३९ ॥

आत्मध्यायी मिताहारी यावद्दादशवत्सरम् । सदा सिद्धासनाभ्यासाद्योगी निष्पत्तिमाप्नुयात् ॥४०॥

आत्मध्यायीति । आत्मानं ध्यायतीत्यात्मध्यायी मिता-हारोऽस्यास्तीति मिताहारी यावन्तो द्वादश वत्सराः यावदृद्वादशवत्सरम् । 'यावदवधारणे ' इत्यव्ययीभावः समासः । द्वादशवत्सरपर्यन्तमित्यर्थः । सदा सर्वदा सिद्धासनस्याभ्या-साद्योगी योगाभ्यासी निष्पत्तिं योगसिद्धिमाप्तयात्माप्नुयात् । योगान्तराभ्यासमन्तरेण सिद्धासनाभ्यासमात्रेण सिद्धिं प्राप्नु-यादित्यर्थः ॥ ४०॥

किमन्यैर्बहुभि: पीठै: सिद्धे सिद्धासने सित । प्राणानिले सावधाने बद्धे केवलकुम्भके ॥ ४१ ॥ किमन्यैरिति । सिद्धासने सिद्धे सत्यन्यैर्बहुभिः पीठैरासनैः किम् १ न किमपीत्यर्थः । सावधाने प्राणानिले प्राणवायौ केवलकुम्भके बद्धे सित ॥ ४१ ॥

उत्पद्यते निरायासातः वयमेवोन्मनी कला । तथैकस्मिन्नेव दृढे बद्धे सिद्धासने सति । बन्धत्रयमनायासातः वयमेवोपजायते ॥ ४२ ॥

उन्मनी उन्मन्यवस्था। सा कलेवाह्नादकत्वाचन्द्रलेखेव निरायासादनायासात्स्वयमेवोत्पद्यत उदेति। तथेति। तथोक्त-प्रकारेणैकस्मिन्नेव सिद्धासने दृढे बद्धे सित बन्धत्रयं मूलवन्धोड्डीयानवन्धजालंधरवन्धरूपम् अनासायात् 'पार्ष्णि-मार्गेण संपीड्य योनिमाकुञ्चयेद्भुदम् ' इत्यादिवक्ष्यमाणमूल-बन्धादिष्वायासस्तं विनैव स्वयमेवोपजायते स्वत एवोत्पद्यत इत्यर्थः॥ ४२॥

नासनं सिद्धसदृशं न कुम्भः केवलोपमः । न खेचरीसमा ग्रुदा न नादसदृशो लयः ॥ ४३ ॥

नासनमिति । सिद्धेन सिद्धासनेन सदृशमासनं नास्तीति शेषः । केवलेन केवलकुम्भकेनोपमीयत इति केवलोपमः कुम्भः कुम्भको नास्ति । खेचरीमुद्रासमा मुद्रा नास्ति । नादसदृशो लयो लयहेतुर्नास्ति ॥ ४३ ॥

### अथ पद्मासनम्—

वामोरूपरि दक्षिणं च चरणं संस्थाप्य वामं तथा दक्षोरूपरि पश्चिमेन विधिना धृत्वा कराभ्यां दृढम् । अङ्गुष्ठौ हृदये निधाय चिबुकं नासाग्रमालोकये-देतद्वचाधिविनाञ्चकारि यमिनां पद्मासनं प्रोच्यते ॥

अथासनं वक्तुमुपऋमते — अथेति । पद्मासनमाह — वामो-रूपरीति । वामो य ऊरुस्तस्योपरि दक्षिणम् । चकारः यादपूरणे । संस्थाप्य सम्यगुत्तानं स्थापयित्वा वामं सव्यं चरणं तथा दक्षिणचरणवद्दक्षो दक्षिणो य ऊरुस्तस्योपरि संस्थाप्य पश्चिमेन भागेन पृष्ठभागेनेति । विधिर्विधानं करयोरित्यर्थात् । तेन कराभ्यां हस्ताभ्यां दृढं यथा स्यात्तथा पादाङ्गुष्ठौ धृत्वा गृहीत्वा। दक्षिणं करं पृष्ठतः कृत्वा। वामोरुस्थितदक्षिणचरणाङ्गुष्ठं गृहीत्वा वामकरं पृष्ठतः कृत्वा । दक्षिणोरुस्थितवामचरणाङ्गुष्ठं गृहीत्वेत्यर्थः । हृद्ये हृदय-समीपे । सामीपिकाधारे सप्तमी । चिबुकं हुनुं निधायोर-संबातुरङ्गुलान्तरे चिबुकं निधायेति रहस्यम्। नासायं नासिकाप्रमालोकयेत्पश्येद्यत्रैतद्यमिनां योगिनां व्याधेर्विनाशं करोतीति व्याधिविनाशकारि पद्मासनमेतन्नामकं प्रोच्यते । सिद्धैरिति शेषः ॥ ४४ ॥

### मतान्तरे---

### उत्तानौ चरणौ कृत्वा ऊरुसंस्थौ पयव्रत: । ऊरुपध्ये तथोत्तानौ पाणी कृत्वा ततो दशौ ॥ ४५ ॥

मत्स्येन्द्रनाथाभिमतं पद्मासनमाह—उत्तानाविति । उत्ता-नौ ऊरुसंलग्नपृष्ठभागौ चरणौ पादौ प्रयत्नतः प्रकृष्टाद्यता-दूरुसंस्थावूर्वोः सम्यक् तिष्ठत इत्यूरुसंस्थौ तादृशौ कृत्वा । ऊर्वोर्मध्ये ऊरुमध्ये । तथा चार्थे । पाणी करावृत्तानौ कृत्वा । ऊरुसंस्थोत्तानपादोभयपाध्णिसंलग्नपृष्ठं सन्यं पाणिमुत्तानं कृत्वा तदुपरि दक्षिणं पाणि चोत्तानं कृत्वेत्यर्थः । ततस्तदनन्तरं दशौ दृष्टी ॥ ४५ ॥

### नासामे विन्यसेद्राजदन्तमूले तु जिह्नया । उत्तमभ्य चिबुकं वक्षस्युत्थाप्य पवनं श्रनै: ॥ ४६ ॥ .

नासाम्रे नासिकामे विन्यसेद्विशेषेण निश्चलतया न्यसे-दित्यर्थः । राजदन्तानां दंष्ट्राणां सव्यदक्षिणभागे स्थितानां मूले उमे मूलस्थाने जिह्नया उत्तम्भ्य ऊर्ध्व स्तम्भयित्वा । गुरुमुखादवगन्तव्योऽयं जिह्नाबन्धः । चिबुकुं वक्षसि निधा-येति शेषः । शनैर्मन्दं मन्दं पवनं वायुमुखाप्य । अनेन मुलबन्धः प्रोक्तः । मूलबन्धोऽपि गुरुमुखादेवावगन्तव्यः । वस्तुतस्तु जिह्नाबन्धेनैवायं चरितार्थं इति हठरहस्यविदः ॥१६॥

### इदं पद्मासनं पोक्तं सर्वव्याधिविनाशनम् । दुर्लभं येन केनापि धीमता लभ्यते भ्रुवि ॥ ४७ ॥

एवं यत्रास्यते तदिदं पद्मासनं पद्मासनाभिधानं प्रोक्तम् । आसनज्ञैरिति शेषः । कीदृशम् ? सर्वेषां व्याधीनां विशेषेण नाशनं येनकेनापि भाग्यहीनेन दुर्लभम् । धीमता भुवि भूमो लभ्यते प्राप्यते ॥ ४७ ॥

कृत्वा संपुटितौ करो दृढतरं बद्ध्वा तु पद्मासनं गाढं वक्षसि संनिधाय चिबुकं ध्यायंश्व तचेतसि । वारं वारमपानमूर्ध्वमनिलं मोत्सारयन्यूरितं न्यञ्चन्याणमुपैति बोधमतुलं शक्तिप्रभावासरः॥४८॥

एतच महायोगिसंमतिमिति स्पष्टियितुमन्यदिष पद्मासने कृत्यिविशेषमाह — कृत्वेति । संपुटितौ संपुटीकृतौ करावृत्सङ्गस्थाविति शेषः । दृढतरमितशयेन दृढं सुस्थिरं पद्मासनं बद्ध्वा कृत्वेत्यर्थः । चिबुकं हृनुं गाढं दृढं यथा स्यात्तथा वक्षसि वक्षःसमीपे संनिधाय संनिहितं कृत्वा चतुरङ्गुलान्तरेणेति योगिसंप्रदायाज्ज्ञेयम् । जालंधरबन्धं कृत्वेत्यर्थः ।
तत्स्वस्वेष्टदेवतारूपं ब्रह्म वा, 'ॐ तत्सिदिति निर्देशो ब्रह्मणिक्षिविधः स्मृतः' इति भगवदुक्तेः । चेतिस चित्ते ध्यायन् चिन्तयन् । अपानमनिलमपानवायुमूर्ध्व प्रोत्सारयन्मूलबन्धं

#### प्रथमोपदेश:

कृत्वा सुषुम्णामार्गेण प्राणम्ध्वं नयन् प्रितं प्रकेण अन्तर्घारितं प्राणं न्यञ्चन्नीचैरघोऽञ्चन् गमयन् । अन्तर्मावितण्यर्थोऽञ्चितिः । प्राणापानयोरैक्यं कृत्वेत्यर्थः । नरः पुमानतुलं बोधं निरुपम्ज्ञानं शक्तिप्रभावाच्छक्तिराधारशक्तिः कृण्डलिनी तस्याः प्रभावात्सामर्थ्यादुपैति प्राप्नोति । प्राणापानयोरैक्ये कुण्डलिनीबोधो भवति । कुण्डलिनीबोधे सुषुम्णामार्गेण प्राणो ब्रह्मरन्ध्रं गच्छति । तत्र गते चित्तस्थैर्यं भवति । चित्तस्थैर्यं संयमादात्मसाक्षात्कारो भवतीत्यर्थः ॥ ४८ ॥

### पद्मासने स्थितो योगी नाडीद्वारेण पूरितम् । मारुतं धारयेद्यस्तु स मुक्तो नात्र संशयः ॥ ४९ ॥

पद्मासन इति । पद्मासने स्थितो यो योगी योगाभ्यासी पूरितं पूरकेणान्तर्नीतं मारुतं वायुम् , सुषुम्णामार्गेण मूर्घानं नीत्वेति शेषः । धारये स्थिरीकुर्यात्स मुक्तः, अत्र संशयो नास्तीत्यन्वयः ॥ ४९ ॥

### अथ सिंहासनम्---

गुल्फो च रुषणस्याधः सीवन्याः पार्श्वयोः क्षिपेत् । दक्षिणे सन्यगुल्फं तु दक्षगुल्फं तु सन्यके ॥ ५० ॥

सिंहासनमाह—गुल्फो चेति । वृषणस्याधः अघोमागे सीवन्याः पार्श्वयोः सीवन्या उभयभागयोः क्षिपेत्पेरयेत्, स्था- पयेदिति यावत् । गुल्फस्थापनप्रकारमेवाह—दक्षिण इति । सीवन्या दक्षिणे भागे सव्यगुल्फं स्थापयेत् । सव्यके सीवन्याः सव्यभागे दक्षिणगुल्फं स्थापयेत् ॥ ५०॥

इस्तौ तु जान्वोः संस्थाप्य स्वाङ्गुलीः संप्रसार्य च । व्यात्तवक्त्रो निरीक्षेत नासाग्रं सुसमाहितः ॥ ५१ ॥

हस्ताविति । जान्वोरुपिर हस्तौ तु संस्थाप्य सम्यग् जानुसंलग्नतलो यथा स्यातां तथा स्थापियत्वा । स्वाङ्गुलीः हस्ताङ्गुलीः संप्रसार्य सम्यक् प्रसार्य व्यात्तवक्रः संप्रसारि-तललज्जिह्मुलः सुसमाहितः एकाम्रचित्तः नासामं नासिकामं यस्मिन्निरीक्षेत ॥ ५१ ॥

सिंहासनं भवेदेतत्यूजितं योगिपुंगवैः । बन्धत्रितयसंधानं कुरुते चासनोत्तमम् ॥ ५२ ॥

एतर्त्सिहासनं भवेत् । कीदृशम् १ योगिपुंगवैः योगिश्रेष्ठैः पूजितं प्रस्तुतमासनेषूत्तमं सिंहासनं बन्धानां मूलबन्धादीनां त्रितयं तस्य संधानं संनिधानं कुरुते ॥ ५२ ॥

### अथ भद्रासनम्—

गुल्फो च दृषणस्याधः सीवन्याः पार्श्वयोः क्षिपेत् । सन्यगुल्फं तथा सन्ये दक्षगुल्फं तु दक्षिणे ॥ ५३ ॥

#### भद्रासनमाह---

गुल्फाविति । वृषणस्याधः सीवन्याः पार्श्वयोः सीवन्या उभयतः गुल्फौ पादम्रन्थी क्षिपेत् । क्षेपणप्रकारमेवाह— सव्यगुल्फमिति । सव्ये सीवन्याः पार्श्वे सव्यगुल्फं क्षिपेत् । तथा पादपूरणे । दक्षगुल्फं तु दक्षिणे सीवन्याः पार्श्वे क्षिपेत् ॥ ५३ ॥

## पार्श्वपादौ च पाणिभ्यां दृढं बद्ध्वा सुनिश्रलम् । भद्रासनं भवेदेतत्सर्वव्याधिविनाज्ञनम् ॥ ५४ ॥

पार्श्वपादौ च पार्श्वसमीपगतौ पादौ पाणिभ्यां भुजाभ्यां दृढं बद्ध्वा । परस्परसंलग्नाङ्गुलिभ्यामुदरसंलग्नतलाभ्यां पाणिभ्यां बद्ध्वेत्यर्थः । एतद्भद्रासनं भवेत् । कीदृशम् १ सर्वेषां व्याधीनां विशेषेण नाशनम् ॥ ५४ ॥

### गोरक्षासनिपत्याहुरिदं वै सिद्धयोगिनः । एवमासनबन्धेषु योगीन्द्रो विगतश्रमः ॥ ५५ ॥

गोरक्षेति । सिद्धाश्च ते योगिनश्च सिद्धयोगिनः इदं भद्रासनं गोरक्षासनिमत्याहुः । गोरक्षेण प्रायशोऽभ्यस्तत्वाद्गो-रक्षासनिमिति वदन्ति । आसनान्युक्तानि । तेषु यत्कर्तव्यं तदाह — एवमिति । एवमुक्तेष्वासनबन्धेषु बन्धनप्रकारेषु विगतः

श्रमो यस्य स विगतश्रम आसनानां बन्धेषु श्रमरहितः । योगिनामिन्द्रो योगीन्द्रः ॥ ५५ ॥

अभ्यसेनाडिकाशुद्धिं मुद्रादिपवनक्रियाम् । आसनं कुम्भकं चित्रं मुद्राख्यं करणं तथा ॥ ५६ ॥

नाडिकानां नाडीनां शुद्धिम् । 'प्राणं चेदिडया पिबेन्नि-यमितम् ' इति वक्ष्यमाणरूपा मुद्रा आदिर्यस्याः सूर्यभेदादे-स्ताइशीम् । पवनस्य प्राणवायोः क्रियां प्राणायामरूपां चाभ्यसेत् । अथ हठाभ्यसनक्रममाह—आसनमिति । आसन-मुक्तलक्षणं चित्रं नानाविधं कुम्भकम् 'सूर्यभेदनमुज्जायी ' इत्यादि वक्ष्यमाणम् । मुद्रा इत्याख्या यस्य तन्मुद्राख्यम् । महामुद्रादिरूपं करणं हठसिद्धौ प्रकृष्टोपकारकम् । तथा चार्थे ॥ ५६ ॥

अथ नादानुसंधानमभ्यासानुक्रमो हठे। ब्रह्मचारी मिताहारी त्यागी योगपरायण:। अब्दादुर्ध्व भवेत्सिद्धो नात्र कार्या विचारणा।। ५७॥

ं अधैतत्त्रयानुष्ठानानन्तरं नादस्यानाहतध्वनेरनुसंधानमनु-चिन्तनं हठे हठयोगेऽभ्यासोऽभ्यसनं तस्यानुक्रमः पौर्वापर्य-क्रमः । हठसिद्धेरविधमाह—ब्रह्मचारीति । ब्रह्मचर्यवान् मिताहारो वक्ष्यमाणः सोऽस्यास्तीति मिताहारी त्यागी दानशीलो विषयपरित्यागी वा योगपरायणः योगाभ्यसनपरः। अब्दाद्वर्षादूर्ध्वे सिद्धः सिद्धहठो भवेत्। अत्रोक्तेऽर्थे विचारणा स्यात्र वेति संशयप्रयुक्ता न कार्या। एतन्निश्चि-तमेवेत्यर्थः॥ ५७॥

सुस्तिग्धमधुराहारश्रतुर्थाञ्चविवर्जित: । भुज्यते ञ्चिवसंप्रीत्ये मिताहार: स उच्यते ॥ ५८ ॥

पूर्वश्लोके मिताहारीत्युक्तं तत्र योगिनां कीह्शो मिता-हार इत्यपेक्षायामाह — सुक्षिग्धेति । सुक्षिग्धोऽतिक्षिग्धः स चासौ मधुरश्च तादृश आहारश्चतुर्थोशिववर्जितश्चतुर्थभाग-रहितः । तदुक्तमियुक्तैः—'' द्वौ भागौ पूरयेदन्नैस्तोयेनैकं प्रपूरयेत् । वायोः संचरणार्थाय चतुर्थमवशेषयेत् ॥'' इति । शिवो जीवः ईश्वरो वा, 'भोक्ता देवो महेश्वरः' इति वचनात् । तस्य संप्रीत्यै सम्यक्प्रीत्यर्थं यो भुज्यते स मिताहार इत्युच्यते ॥ ५८ ॥

कट्म्स्रतीक्ष्णलवणोष्णहरीतशाक-सौवीरतैलितिलसर्षपमद्यमत्स्यान् । आजादिमांसद्धितऋकुलत्थकोल-पिण्याकहिङ्गुलशुनाद्यमपथ्यमाहुः ॥ ५९ ॥

अथ योगिनामपथ्यमाह द्वाभ्याम्—कट्रिति । कटु कार-वेस्र इत्यादि, अम्लं चिश्चाफलादि, तीक्ष्णं मरीचादि, लवणं प्रसिद्धम्, उष्णं गुडादि, हरीतशाकं पत्रशाकम्, सौवीरं काञ्जिकम्, तैलं तिलसर्षपादिस्नेहः, तिलाः प्रसिद्धाः, सर्षपाः सिद्धार्थाः, मद्यं सुरा, मत्स्यो झषः। एषामितरेतरद्वन्द्वः। एतानपथ्यानाहुः । अजस्येदमाजं तदादिर्यस्य सौकरादेस्तदा-जादि तच तन्मांसं चाजादिमांसम्, दिघ दुग्धपरिणाम-विशेष:, तकं गृहीतसारं दिध, कुलत्थो द्विदलविशेष:, कोलं कोल्याः फलं बदरम् । 'कर्कन्धूर्वदरी कोलिः' इत्यमरः । पिण्याकं तिलिपिण्डम्, हिङ्गु रामठम्, लशुनम्। एषामितरे-तरद्वन्द्वः । एतान्याद्यानि यस्य तत्तथा । आद्यशब्देन पलाण्डु-गृञ्जनमादकद्रव्यमाषान्नादिकं प्राह्मम् । अपथ्यमहितम् । योगि-नामिति शेषः । आहुर्योगिन इत्यध्याहारः ॥ ५९ ॥

भोजनमहितं विद्यात्पुनरस्योष्णीकृतं रूक्षम् । अतिलवणमम्लयुक्तं कदशनशाकोत्कटं वर्ज्यम् ॥ ६०॥

ं भोजनिमिति । पश्चादिमिसंयोगेनोष्णीकृतं यद्भोजनं सूपौ-दनरोटिकादि रूक्षं घृतादिहीनम् अतिशयितं लवणं यस्मिस्त-दितलवणं यद्वा लवणमितकान्तमितलवणं चाकूवा इति लोके प्रसिद्धं शाकं यवक्षारादिकं च । लवणस्य सर्वथा वर्जनी- यत्वादुत्तरपक्षः साधुः। तथा च दत्तात्रेयः—" अथ वर्ज्यानि वक्ष्यामि योगविन्नकराणि च। लवणं सर्षपं चाम्लमुगं तीक्षणं च रूक्षकम्। अतीव भोजनं त्याज्यमतिनिद्धाऽति-भाषणम्॥" इति॥ स्कन्दपुराणेऽपि—" त्यजेत्कट्टम्ललवणं क्षीरभोजी सदा भवेत्" इति। अम्लयुक्तमम्लद्भव्येण युक्तमपि त्याज्यं किमुत साक्षादम्लम्। अत्र तृतीयपादम् 'पललं वा तिलपिण्डम्' इति केचित्पठन्ति। तस्यायमर्थः—पललं मांसं तिलपिण्डं पिण्याकं कदशनं कदन्नं यावनालकोद्रवादि शाकं विहितेतरशाकमात्रम् उत्कटं विदाहि मिरचीति लोके प्रसिद्धम्। मिरचा इति हिन्दुस्थानभाषायाम्। कदशनादीनां समाहार-द्वन्द्वः। अतिलवणादिकं वर्ज्यं वर्जनार्हम्। दुष्टमिति पाठे दुष्टं पूतिपर्युषितादि। अहितमिति योजनीयम्॥ ६०॥

विक्किपिथिसेवानामादौ वर्जनमाचरेत् ।

तथा हि गोरक्षवचनम्-

वर्जयेद् दुर्जनपान्तं विद्वस्त्रीपथिसेवनम् । मातःस्नानोपवासादि कायक्केशविधि तथा ॥ ६१ ॥

एवं योगिनां सदा वर्ज्यान्युक्त्वाऽभ्यासकाले वर्ज्या-न्याहार्धेन — वहीति । वहिश्च स्त्री च पन्थाश्च तेषां सेवा वहिसेवनस्त्रीसङ्गतीर्थयात्रागमनादिरूपास्तासां वर्जनमादावभ्यास- काल आचरेत् । सिद्धेऽभ्यासे तु कदाचित् । शीते बह्निसेवनं गृहस्थस्य ऋतौ स्वभायांगमनं तीर्थयात्रादौ मार्गगमनं च न निषिद्ध-मित्यादिपदेन स्च्यते । तत्र प्रमाणं गोरक्षवचनमवतारयति—तथा हीति । तत्पठिति—वर्जयेदिति । दुर्जनप्रान्तं दुर्जनसमीप-वासम् । 'दुर्जनप्रीतिम् ' इति कचित्पाठः । वहिस्तीपथिसेवनं व्याख्यातम् , प्रातःस्नानमुपवासश्चादिर्यस्य फलाहारादेः तच्च तयोः समाहारद्वन्द्वः । प्रथमाभ्यासिनः प्रातःस्नाने शीतविकारोत्पत्तेः, उपवासादिना पित्ताद्युत्पत्तेः । कायक्केशविधि कायक्केशकरं विधि कियां बहुसूर्यनमस्कारादिरूपां बहुभारोद्वहनादिरूपां च । तथा समुच्चये । अत्र प्रतिपदं वर्जयेदिति कियासंबन्धः ॥ ६१ ॥

गोधूमशालियवषाष्टिकशोभनाशं क्षीराज्यखण्डनवनीतसितामधूनि । शुण्ठीपटोलकफलादिकपश्चशाकं ग्रुद्रादिदिव्यग्रुदकं च यमीन्द्रपथ्यम् ॥ ६२ ॥

अथ योगिपथ्यमाह—गोधूमेत्यादिना । गोधूमाश्च शाल-यश्च यवाश्च षाष्टिकाः षष्ट्या दिनैयें पच्यन्ते तन्दुल-विशेषास्ते शोमनमन्नं पवित्रान्नं स्यामाकनीवारादि तचैतेषां समाहारद्वन्द्वः । क्षीरं दुग्धमाज्यं घृतं खण्डः शर्करा नक्नीतं मथितद्धिसारः सिता तीत्रपदी खण्डशर्करेति लोके प्रसिद्धा, मिसरीति हिन्दुस्थानभाषायाम्। मधु क्षोद्रम्, एषामितरेतरद्वन्द्वः। ग्रुण्ठी प्रसिद्धा पटोलकफलं परवर इति भाषायां प्रसिद्धं शाकं तदादिर्यस्य कोशातक्यादेस्तत्पटोलकफलादिकम्। 'शेषाद्विभाषा ' इति कप्रत्ययः। पञ्चानां शाकानां समाहारः पञ्चशाकम्। तदुक्तं वैद्यके—'' सर्वशाकमचाक्षुप्यं चाक्षुप्यं शाकपञ्चकम्। जीवन्तीवास्तुम्ल्याक्षी मेघनादपुनर्नवा॥'' इति। मुद्गा द्विदल-विशेषा आदिर्यस्य तन्मुद्गादि। आदिपदेन आढकी प्राद्धा। दिव्यं निर्दोषमुदकं जलम्। यम एषामस्तीति यमिनः तेष्वन्द्रो देवश्रेष्ठो यो योगीन्द्रस्तस्य पथ्यं हितम्॥ ६२॥

#### पुष्टं सुमधुरं स्त्रिग्धं गव्यं धातुप्रपोषणम् । मनोभिलिषतं योग्यं योगी भोजनमाचरेत् ॥ ६३ ॥

अथ योगिनो भोजनियममाह—पृष्टमिति। पृष्टं देह-पृष्टिकरमोदनादि सुमधुरं शर्करादिसहितं स्निग्धं सघृतं गव्यं गोदुग्धघृतादियुक्तं गव्यालाभे माहिषं दुग्धादि श्राह्मम् । धातुप्रपोषणं लड्डुकापूपादि। मनोभिलिषतं पृष्टादिषु यन्मनो-रुचिकरं तदेव योगिना भोक्तव्यम्। मनोभिलिषतमपि किम-विहितं भोक्तव्यं नेत्याह—योग्यमिति। विहितमेवेत्यर्थः। योगी भोजनं पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टमाचरेत्कुर्यादित्यर्थः। न तु सक्तुभर्जितान्नादिना निर्वाहं कुर्यादिति भावः॥ ६३॥

#### युवा रुद्धोऽतिरुद्धो वा व्याधितो दुर्वलोऽपि वा । अभ्यासात्सिद्धिमामोति सर्वयोगेष्वतन्द्रित: ॥६४॥

योगाभ्यासिनो वयोविशेषारोग्याद्यपेक्षा नास्तीत्याह—
युवेति । युवा तरुणः वृद्धो वृद्धावस्थां प्राप्तः अतिवृद्धोऽतिवार्द्धकं गतो वा । अभ्यासादासनकुम्भकादीनामभ्यसनात्सिद्धिः
समाधितत्कल्रूपामामोति । अभ्यासप्रकारमेव वदिविशिनष्टि—
सर्वयोगेप्विति । सर्वेषु योगेषु योगाङ्गेष्वतिद्धितोऽनलसः ।
योगाङ्गाभ्यासात्सिद्धिमामोतीत्यर्थः । जीवनसाधने कृषिवाणिज्यादौ जीवनशब्दप्रयोगवत्साक्षात्परम्परया वा योगसाधनेषु
योगाङ्गेषु योगशब्दप्रयोगः ॥ ६४॥

## क्रियायुक्तस्य सिद्धिः स्यादिक्रयस्य कथं भवेत् । न शास्त्रपाठमात्रेण योगसिद्धिः प्रजायते ॥ ६५ ॥

अभ्यासादेव सिद्धिर्भवतीति द्रव्यन्नाह द्वाभ्याम्— क्रियायुक्तस्येति । क्रिया योगाङ्गानुष्ठानरूपा तया युक्तस्य सिद्धिर्योगसिद्धिः स्यात् । अक्रियस्य योगाङ्गानुष्ठानरहितस्य कथं भवेन्न कथमपीत्यर्थः । ननु योगशास्त्राध्ययनेन योग-सिद्धिः स्यान्नेत्याह—नेति । शास्त्रस्य योगशास्त्रस्य पाठमात्रेण केवलेन पाठेन योगस्य सिद्धिन प्रजायते नैव जायत इत्यर्थः ॥ ६५ ॥ न वेषधारणं सिद्धेः कारणं न च तत्कथा। क्रियेव कारणं सिद्धेः सत्यमेतम् संज्ञयः ॥ ६६ ॥

नेति । वेषस्य काषायवस्त्रादेः धारणं सिद्धेर्योगसिद्धेः कारणं न । तस्य योगस्य कथा वा कारणं न । किं तर्हि सिद्धेः कारणमित्यत आह—कियैवेति ॥ ६६ ॥

पीठानि कुम्भकाश्चित्रा दिव्यानि करणानि च । सर्वाण्यपि इटाभ्यासे राजयोगफलावि ॥ ६७ ॥

योगाङ्गानुष्ठानस्याविषमाह — पीठानीति । पीठान्यासनानि चित्रा अनेकविधाः कुम्भकाः सूर्यभेदादयः दिव्यान्युक्तृष्टानि करणानि महामुद्रादीनि । हठसिद्धौ प्रकृष्टोपकारकत्वं करणत्वम् । हठाभ्यासे सर्वाणि पीठकुम्भककरणानि राजयोगफलाविष राजयोग एव फलं तदविष तत्पर्यन्तं कर्तव्यानीति शेषः ॥६७॥

इति श्रीसहजानन्दसंतानचिन्तामणिस्वात्मारामयोगीन्द्रविरचितायां इठप्रदीपिकायामासनविधिकथनं नाम प्रथमोपदेशः।

इति श्रीहठप्रदीपिकायां ज्योत्काभिधायां ब्रह्मानन्दकृतायां प्रथमोपदेश: ।

# द्वितीयोपदेशः।

अथासने दृढे योगी वशी हितमिताशनः । गुरूपदिष्टमार्गेण प्राणायामान्समभ्यसेत् ॥ १ ॥

अथासनोपदेशानन्तरं प्राणायामान्वक्तुमुपक्रमते—अथेति । अथेति मङ्गलार्थः । आसने दृढे सति वशी जिताक्षः हितं पथ्यं च तन्मितं च पूर्वोपदेशोक्तलक्षणं तत्तादृशमशनं यस्य स हितमिताशनः गुरुणोपदिष्टो यो मार्गः प्राणायामा-भ्यासप्रकारस्तेन प्राणायामान् वक्ष्यमाणान्सम्यगुत्साहसाहस-धैर्यादिभिरभ्यसेत् । दृढे स्थिरे कुक्कुटादिविवर्जिते सिद्धा-सनादाविति वा योजना ॥ १ ॥

चले वाते चलं चित्तं निश्वले निश्वलं भवेत् । योगी स्थाणुत्वमामोति ततो वायुं निरोधयेत् ॥ २ ॥

'प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते' इति महदुक्तेः प्रयोजनाभावे प्रवृत्त्यभावात्प्राणायामप्रयोजनमाह—चले वात इति । वाते चले सति चित्तं चलं भवेत्, निश्चले वाते निश्चलं भवेत्, चित्तमित्यत्रापि संबध्यते । वाते चित्ते च निश्चले योगी स्थाणुत्वं स्थिरदीर्घजीवित्वमिति यावत् । ईशत्वं वाऽऽमोति । ततस्तस्माद्वायुं प्राणं निरोधयेत्कुम्भयेत् ॥ २ ॥

यावद्वायुः स्थितो देहे तावज्जीवनम्रुच्यते । मरणं तस्य निष्क्रान्तिस्ततो वायुं निरोधयेत् ॥ ३ ॥

यावदिति । देहे शरीरे यावत्कालं वायुः प्राणः स्थितः तावत्कालपर्यन्तं जीवनमुच्यते लोकैः, देहप्राणसंयोगस्यैव जीवनपदार्थत्वात् । तस्य प्राणस्य निष्कान्तिर्देहाद्वियोगो मरण-मुच्यते । ततस्तस्माद्वायुं निरोधयेत् ॥ ३ ॥

मलाकुलासु नाडीषु मारुतो नैव मध्यगः । कथं स्यादुन्मनीभावः कार्यसिद्धिः कथं भवेत् ॥ ४ ॥

मलगुद्धेईठसिद्धिजनकत्वं व्यतिरेकेणाह—मलाकुलास्विति । नाडीषु मलैराकुलासु व्याप्तासु सतीषु मारुतः प्राणो मध्यगः सुषुम्णामार्गवाही नैव स्यात् । अपि तु गुद्धमलास्वेव मध्यगो भवतीत्यर्थः । उन्मनीभाव उन्मन्या भावो भवनं कथं स्यान्न कथमपीत्यर्थः । कार्यस्य कैवल्यरूपस्य सिद्धिनिष्पत्तिः कथं भवेन्न कथं चिद्पीत्यर्थः ॥ ४ ॥

श्चिति यदा सर्वे नाडीचक्रं मलाकुलम् । तदैव जायते योगी प्राणसंग्रहणे क्षमः ॥ ५ ॥ अन्वयेनापि मलगुद्धेईठिसिद्धिहेतुत्वमाह — गुद्धिमेतीति । यदा यस्मिन्काले मलैराकुलं व्याप्तं सर्वे समस्तं नाडीनां चक्रं समूहः गुद्धिं मलराहित्यमेति प्रामोति तदैव तस्मिन्नेव काले योगी योगाभ्यासी प्राणस्य संग्रहणे क्षमः समर्थो जायते ॥ ५ ॥

प्राणायामं ततः कुर्यान्नित्यं सान्विकया धिया । यथा सुषुम्णानाडीस्था मलाः शुद्धि प्रयान्ति च ॥ ६ ॥

मलशुद्धिः कथं भवतीत्याकाङ्क्षायां तच्छोधकं प्राणायाम-माह—प्राणायाममिति । यतो मलशुद्धि विना प्राणसंग्रहणे क्षमो न भवति ततस्तस्मादीश्वरप्रणिधानोत्साहसाहसादि-प्रयत्नाभिभृतविक्षेपालस्यादिराजसतामसधर्मया सात्त्विकया प्रका-श्रप्रसादशीलया धिया बुद्धचा नित्यं प्राणायामं कुर्यात् । यथा येन प्रकारेण सुषुम्णानाड्यां स्थिता मलाः शुद्धिमपगमं प्रयान्ति नश्यन्तीत्यर्थः ॥ ६ ॥

बद्धपद्मासनो योगी प्राणं चन्द्रेण पूरयेत् । धारयित्वा यथाशक्ति भूयः सूर्येण रेचयेत् ॥ ७ ॥

मलशोधकप्राणायामप्रकारमाह द्वाभ्याम्—बद्धपद्भासन इति। बद्धं पद्मासनं येन तादृशो योगी प्राणं प्राणवायुं चन्द्रेण चन्द्रनाड्येड्या पूर्येत् । शक्तिमनतिकम्य यथाशक्ति धारियत्वा कुम्भियत्वा। भूयः पुनः सूर्येण सूर्यनाड्या पिङ्गलया रेचयेत्। बाह्यवायोः प्रयत्निविशेषादुपादानं पूरकः। जालंधरादिबन्धपूर्वकं प्राणिनरोधः कुम्भकः। कुम्भितस्य वायोः प्रयत्निविशेषाद्गमनं रेचकः। प्राणायामाङ्गरेचकपूरकयोरेवेमे लक्षणे इति। 'मस्नावल्लोहकारस्य रेचपूरी ससंभ्रमी' इति गीणरेचकपूरकयोर्निव्याप्तिः, तयोर्लक्ष्यत्वाभावात्॥ ७॥

#### प्राणं सूर्येण चाकुष्य पूरयेदुदरं शनै: । विधिवत्कुम्भकं कृत्वा पुनश्चन्द्रेण रेचयेत् ॥ ८ ॥

प्राणिमिति । सूर्येण सूर्यनाड्या पिङ्गलया प्राणमाकृष्य गृहीत्वा शनैर्मन्दमन्दमुद्दं जठरं पूर्येत् । विधिवद्धन्धपूर्वकं कुम्भकं कृत्वा पुनर्भूयश्चन्द्रेणेडया रेचयेत् ॥ ८ ॥

#### येन त्यजेत्तेन पीत्वा धारयेदतिरोधत: । रेचयेच ततोऽन्येन शनैरेव न वेगत: ॥ ९ ॥

उक्ते प्राणायामे विशेषमाह—येनेति । येन चन्द्रेण सूर्येण वा त्यजेद्रेचयेत्तेन पीत्वा तेनैव पूरियत्वा । अतिरोधतोऽति-शियतेन रोधेन स्वेदकम्पादिजननपर्यन्तेन । सार्वविभक्ति-कस्तिसिल् । येन पूरकस्ततोऽन्येन शनै रेचयेन तु वेगतः । वेगाद्रेचने बलहानिः स्यात् । येन पूरकः कृतस्तेन रेचको न कर्तव्यः। येन रेचकः कृतस्तेनैव पूरकः कर्तव्य इति

मावः ॥ ९ ॥

प्राणं चेदिहया पिवेश्नियमितं भूयोऽन्यया रेचये-त्यीत्वा पिङ्गल्या समीरणमथो बद्ध्वा त्यजेद्वामया । सूर्याचन्द्रमसोरनेन विधिनाऽभ्यासं सदा तन्वतां शुद्धा नाडिगणा भवन्ति यमिनां मासत्रयादूर्ध्वतः ॥१०॥

बद्धपद्मासन इत्याद्युक्तमर्थे पिण्डीकृत्यानुवदन् प्राणाया-मस्यावान्तरफलमाह—प्राणमिति । चेदिडया वामनाड्या प्राणं पिबेत्पुरयेत्ति नियमितं कुम्भितं प्राणं भ्यः पुनरन्यया पिङ्गल्या रेचयेत् । पिङ्गल्या दक्षनाड्या समीरणं वायुं पीत्वा पूरणानन्तरं बद्ध्वा कुम्भियत्वा वामयेडया त्यजे-द्रेचयेत् । सूर्यश्च चन्द्रमाश्च सूर्याचन्द्रमसौ तयोः । 'देवता-द्वन्द्वे च' इत्यानङ् । अनेनोक्तेन विधिना प्रकारेण सदा नित्यम-भ्यासं चन्द्रेणापूर्य कुम्भियत्वा सूर्येण रेचयेत्सूर्येणापूर्य कुम्भ-यत्वा चन्द्रेण रेचयेदित्याकारकं तन्वतां विस्तारयतां यिमनां यमवतां नाडीगणा नाडीसमूहा मासत्रयादूर्ध्वतो मासानां त्रयं तस्माद्रपरि शुद्धा मलरहिता भवन्ति ॥ १०॥

> पार्तमध्यंदिने सायमर्थरात्रे च कुम्भकान् । शनैरशीतिपर्यन्तं चतुर्वारं समभ्यसेत् ॥ ११ ॥

अथ प्राणायामाभ्यासकालं तदविषं चाह—प्रातिरित । प्रातरुणोदयमारभ्य सूर्योदयाद्धिकात्रयपर्यन्ते प्रातःकाले मध्यंदिने मध्याह्रे पञ्चधा विभक्तस्य दिनस्य मध्यभागे सायंसंध्या त्रिनाडीप्रमितार्कास्ताद्ध्वं चेत्युक्तलक्षणे संध्याकाले रात्रेर्धमर्धरात्रं तिसम्त्र्धरात्रे रात्रेर्मध्ये मुद्धतिद्वये च शनैरशीतिपर्यन्तमशीतिसंख्याविध चतुर्वारं वारचतुष्टयम् । 'कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगे ' इति द्वितीया । चतुर्षु कालेध्वेकै-किस्मन्कालेऽशीतिप्राणायामाः कार्याः । अर्धरात्रे कर्तुम-शक्त्रेशित्रसंध्यं कर्त्वन्या इति संप्रदायः । चतुर्वारं कृताश्चेदित्रसंध्यं कर्त्वन्या इति संप्रदायः । चतुर्वारं कृताश्चेदित्र दिने (३२०) विंशत्यधिकशतत्रयपरिमिताः प्राणा-यामा भवन्ति । वारत्रयं कृताश्चेत् (२४०) चत्वारिं-शदिकशतद्वयपरिमिता भवन्ति ॥ ११ ॥

## कनीयसि भवेत्स्वेद: कम्पो भवति मध्यमे । उत्तमे स्थानमामोति ततो वायुं निबन्धयेत् ॥ १२॥

कनिष्ठमध्यमोत्तमानां प्राणायामानां क्रमेण व्यापकविशेष-माह—कनीयसीति । कनीयसि कनिष्ठे प्राणायामे स्वेदः प्रस्वेदो भवेद्भवति । स्वेदानुमेयः कनिष्ठः । मध्यमे प्राणायामे कम्पो भवति । कम्पानुमेयो मध्यमः । उत्तमे प्राणायामे स्थानं ब्रह्मरन्ध्रमाप्नोति । स्थानप्राप्त्यनुमेय उत्तमः ।

ततस्तस्माद्वायुं प्राणं निबन्धयेन्नितरां बन्धयेत् । कनिष्ठादीनां लक्षणमुक्तं लिक्कपुराणे—" प्राणायामस्य मानं तु मात्राद्वादशकं स्मृतम् । नीचो द्वादशमात्रस्तु सकृदद्भात ईरितः ॥ मध्यमस्तु द्विरुद्धातश्चतुर्विशतिमात्रकः । मुख्यस्तु यस्त्रिरुद्धातः षट्त्रि-शन्मात्र उच्यते ॥ प्रस्वेदकम्पनोत्थानजनकश्च यथाकमम् । आनन्दो जायते चात्र निद्रा धूमस्तथैव च ॥ रोमाञ्चो ध्वनिसंविज्ञिरक्कमोटनकम्पनम् । श्रवणस्वेदजल्याद्यं संविन्मूच्छी जयेचदा । तदोत्तम इति प्रोक्तः प्राणायामः सुशोभनः ॥ " इति । धूमश्चित्तान्दोलनम् । गोरक्षोऽपि—" अधमे द्वादश मोक्ता मध्यमे द्विगुणाः स्पृताः। उत्तमे त्रिगुणा मात्राः प्राणायामे द्विजोत्तमैः ''। उद्घातलक्षणं तु---'' प्राणेनोत्सार्य-माणेन अपानः पीड्यते यदा। गत्वा चोध्वे निवर्तेत एतद्द्वातलक्षणम् '। मात्रामाह याज्ञवल्क्यः---"अङ्गुष्ठाङ्-गुलिमोक्षं त्रिस्त्रर्जानुपरिमार्जनम् । तालत्रयमपि पाज्ञा मात्रा-संज्ञां प्रचक्षते " । स्कन्दपुराणे—" एकश्वासमयी मात्रा प्राणायामो निगद्यते " । एतद्वचाख्यातं योगचिन्तामणौ— निद्रावशं गतस्य पुंसो यावता कालेनैकः श्वासो गच्छत्यागच्छति च तावत्कालः प्राणायामस्य मात्रेत्युच्यते ' इति । अर्धश्वासाधि-कद्वादशश्वासावच्छित्रः कालः प्राणायामकालः। षड्भिः श्वांसैरेकं पलं भवति। एवं च सार्धश्वासपलद्वयात्मकः

कालः प्राणायामकालः सिद्धः। सार्घद्वादशमात्रामितः प्राणा-यामो यः स एवोत्तमः प्राणायाम इत्युच्यते । न च पूर्वोदाहृतलिङ्गपुराणगोरक्षवाक्यविरोधः, तत्र द्वादशमात्रकस्य प्राणायामस्याधमत्वोक्तेरिति शङ्कनीयम् । "जानुं प्रदक्षिणी-कुर्यान्न द्रुतं न विलम्बितम् । प्रदद्याच्छोटिकां यावत्तावन्मात्रेति गीयते " इति स्कन्द्पुराणात् । "अङ्गुष्ठाङ्गुलिमोक्षं च जानोश्च परिमार्जनम् । प्रद्धाच्छोटिकां यावत्तावन्मात्रेति गीयते ॥ '' इति च स्कन्दपुराणात् । अङ्गुष्ठो मात्रा संख्यायते तदेति दत्तात्रेयवचनाच । लिक्कपुराणगोरक्षादिवाक्येष्वेकच्छो-टिकावच्छित्रस्य कालस्य मात्रात्वेन विवक्षितत्वात्। याज्ञवल्क्यादिवाक्येषु च्छोटिकात्रयावच्छित्रस्य कालस्य मात्रा-त्वेन विवक्षणात् त्रिगुणस्याधमस्योत्तमत्वं तत्राप्युक्तमित्य-विरोधः । सर्वेषु योगसाधनेषु प्राणायामो मुख्यस्तत्सिद्धौ प्रत्याहारादीनां सिद्धेः, तदसिद्धौ प्रत्याहाराद्यसिद्धेश्च । वस्तुतस्तु प्राणायाम एव प्रत्याहारादिशब्दैर्निगद्यते । तथा चोक्तं योगचिन्तामणौ-- 'प्राणायाम एवाभ्यासक्रमेण वर्धमानः प्रत्याहारध्यानधारणासमाधिशब्दैरुच्यते ' इति । तद्क्तं स्कन्द-पुराणे --- '' प्राणायामद्विषद्केन प्रत्याहार उदाहृत: । प्रत्याहारद्विषट्केन धारणा परिकीर्तिता ॥ भवेदीश्वरसंगत्ये ध्यानं द्वादशघारणम् । ध्यानद्वादशकेनैव समाधिरभिधीयते ॥

यत्समाधौ परं ज्योतिरनन्तं स्वप्रकाशकम् । तस्मिन्दृष्टे कियाकाण्डयातायातं निवर्तते ॥ " इति, तथा "धारणा पश्चनाडीभिर्ध्यानं स्यात्षष्टिनाडिकम् । दिनद्वादशकेन स्यात्स-माधिः प्राणसंयमात् ॥ " इति च । गोरक्षादिभिरप्येव-मेवोक्तम् । अत्रैवं व्यवस्था । किंचिद्नद्विचत्वारिंशद्विपलात्मकः कनिष्ठप्राणायामकालः । अयमेवैकच्छोटिकावच्छित्रस्य कालस्य मात्रात्वविवक्षया द्वादशमात्रकः कालः। किंचिदूनचतुर-शीतिविपलात्मको मध्यमप्राणायामकालः । अयमेकच्छोटिका-वच्छिन्नस्य कालस्य मात्रात्वविवक्षया चतुर्विशतिमात्रकः। पञ्चिविंशत्युत्तरशतविपलात्मक उत्तमः प्राणायामकालः । अयमे-कच्छोटिकावच्छिन्नस्य कालस्य मात्रात्वविवक्षया षट्त्रिंशन्मात्रकः काल: । छोटिकात्रयावच्छित्रस्य कालस्य मात्रात्वविवक्षया तु द्वादशमात्रक एव । बन्धपूर्वकं पञ्चविंशत्युत्तरशतविपलपर्यन्तं यदा प्राणायामस्थैर्य भवति, तदा प्राणो ब्रह्मरन्ध्रं गच्छति । ब्रह्मरन्ध्रं गतः प्राणो यदा पश्चविंशतिपलपर्यन्तं तिष्ठति तदा प्रत्याहारः । यदा पञ्चघटिकापर्यन्तं तिष्ठति तदा धारणा । यदा षष्टिघटिकापर्यन्तं तिष्ठति तदा ध्यानम् । यदा द्वादश-दिनपर्यन्तं तिष्ठति तदा समाधिर्भवतीति सर्वे रमणीयम् ॥१२॥

> जलेन श्रमजातेन गात्रमर्दनमाचरेत् । दृदता लघुता चैव तेन गात्रस्य जायते ॥ १३ ॥

प्राणायामानभ्यसतः स्वेदे जाते विशेषमाह—जलेनेति। श्रमात्प्राणायामाभ्यासश्रमाज्ञातं तेन जलेन प्रस्वेदेन गात्रस्य शरीरस्य मर्दनं तैलाभ्यक्षवदाचरेत्कुर्यात्। तेन मर्दनेन गात्रस्य दृढता दाढर्च लघुता जाड्याभावो जायते प्रादुर्भवति॥ १३॥

#### अभ्यासकाले प्रथमे शस्तं क्षीराज्यभोजनम् । ततोऽभ्यासे दृढीभूते न तादङ् नियमग्रदः॥ १४॥

अथ प्रथमोत्तराभ्यासयोः क्षीरादिनियमानाह—अभ्यास-काल इति । क्षीरं दुग्धमाज्यं घृतं तद्युक्तं भोजनं क्षीराज्य-भोजनम् । शाकपार्थिवादिवत्समासः । केवले कुम्भके सिद्धे-ऽभ्यासो दृढो भवति । स्पष्टमन्यत् ॥ १४ ॥

# यथा सिंहो गजो व्याघ्रो भवेद्वस्यः शनैः शनैः । तथैव सेवितो वायुरन्यथा इन्ति साधकम् ॥ १५॥

सिंहादिवच्छनैरेव प्राणं वशयेन्न सहसेत्याह—यथेति। यथा येन प्रकारेण सिंहो मृगेन्द्रो गजो वनहस्ती व्याघ्रः शार्दृलः शनैः शनैरेव वश्यः स्वाधीनो भवेन्न सहसा यथैव तेनैव प्रकारेण सेवितोऽभ्यस्तो वायुः प्राणो वश्यो भवेत्। अन्यथा सहसा गृह्यमाणः साधकमभ्यासिनं हन्ति सिंहा-विवत्॥ १५॥

#### प्राणायामेन युक्तेन सर्वरोगक्षयो भवेत् । अयुक्ताभ्यासयोगेन सर्वरोगसम्रद्भवः ॥ १६ ॥

युक्तायुक्तयोः फलमाह—प्राणायामेनेति । आहारादि-युक्तिपूर्वको जालंधरादिबन्धयुक्तिविशिष्टः प्राणायामो युक्त इत्युच्यते । तेन सर्वरोगक्षयः सर्वेषां रोगाणां क्षयो नाशो भवेत् । अयुक्त उक्तयुक्तिरहितो योऽभ्यासस्तद्युक्तेन प्राणा-यामेन सर्वरोगसमुद्भवः सर्वेषां रोगाणां सम्यगुद्भव उत्पत्ति-भवेत् ॥ १६ ॥

> हिका श्वासश्च कासश्च श्विरःकर्णाक्षिवेदनाः । भवन्ति विविधा रोगाः पवनस्य प्रकोपतः ॥ १७॥

अयुक्तेन प्राणायामेन के रोगा भवन्तीत्यपेक्षायामाह—हिकेति । हिकाश्वासकासा रोगिवशेषाः । शिरश्च कर्णी चाक्षिणी च शिरःकर्णाक्षि शिरःकर्णाक्षिणि वेदनाः शिरःकर्णा- क्षिवेदनाः । विविधा नानाविधा रोगा ज्वरादयः । पवनस्य वायोः प्रकोपतो भवन्ति ॥ १७ ॥

युक्तं युक्तं त्यजेद्वायुं युक्तं युक्तं च पूरयेत् । युक्तं युक्तं च बध्नीयादेवं सिद्धिमवाप्नुयात् ॥१८॥

यतः पवनस्य प्रकोपतो विविधा रोगा भवन्त्यतः । युक्तं युक्तमिति । वायुं प्राणं युक्तं युक्तं त्यजेत् । रेचनकाले शनैः शनैरेव रेचयेन्न वेगत इत्यर्थः । युक्तं युक्तं च न चाल्पं नाधिकं च पूरयेत् । युक्तं युक्तं च जालंधरबन्धादियुक्तं बध्नीया-कुम्भयेत् । एवमभ्यसेचेत्सिर्द्धं हठसिद्धिमवाप्नुयात् ॥ १८॥

#### यदा तु नाडीग्रुद्धिः स्यात्तथा चिह्नानि बाह्यतः । कायस्य क्रुश्ता कान्तिस्तदा जायेत निश्चितम् ॥

युक्तं प्राणायाममभ्यसतो जायमानाया नाडीशुद्धेर्रुक्षणमाह द्वाभ्याम्—यदा त्विति । यदा तु यस्मिन्काले तु नाडीनां शुद्धिर्मलराहित्यं स्यात्तदा बाह्यतो बाह्यानि । सार्विवभक्ति-कस्तिसः । चिह्नानि लक्षणानि तथाशब्देनान्तराण्यपि चिह्नानि भवन्तीत्यर्थः । तान्येवाह—कायस्येति । कायस्य देहस्य कृशता कार्स्य कान्तिः सुरुचिनिश्चितं जायेत ॥ १९ ॥

# यथेष्टं धारणं वायोरनलस्य प्रदीपनम् । नादाभिव्यक्तिरारोग्यं जायते नाडिश्चोधनात् ॥२०॥

वायोः प्राणस्य यथेष्टं बहुवारं धारणं कुम्भकेषु । अनलस्य जठराग्नेः प्रदीपनं प्रकृष्टा दीप्तिर्नादस्य ध्वनेरभिव्यक्तिः प्राकट्यमारोग्यमारोगता नाडिशोधनान्नाडीनां शोधनान्मल-राहित्याज्ञायते ॥ २०॥

> मेदःश्लेष्माधिकः पूर्वे षद् कर्माणि समाचरेत् । अन्यस्तु नाचरेत्तानि दोषाणां समभावतः ॥ २१ ॥

मेदआद्याधिक्ये उपायान्तरमाह— मेदःश्लेष्माधिक इति ।
मेदश्च श्लेष्मा च मेदःश्लेष्माणौ तावधिकौ यस्य स ताद्दशः
पुरुषः । पूर्व प्राणायामाभ्यासात्प्राङ् न तु प्राणायामाभ्यासकाले षट् कर्माणि वक्ष्यमाणानि समाचरेत्सम्यगाचरेत् ।
अन्यस्तु मेदःश्लेष्माधिक्यरहितस्तु तानि षट् कर्माणि नाचरेत् ।
तत्र हेतुमाह—दोषाणां वातिपत्तकफानां समस्य भावः
समभावः समत्वं तस्माद्दोषाणां समत्वादित्यर्थः ॥ २१ ॥

धौतिर्वस्तिस्तथा नेतिस्नाटकं नौलिकं तथा। कपालभातिश्रेतानि षद् कर्माणि प्रचक्षते ॥ २२॥

षट्कर्माण्युपदिशति—भौतिरिति । स्पष्टम् ॥ २२ ॥

कर्मषट्कमिदं गोप्यं घटशोधनकारकम् । विचित्रगुणसंधायि पूज्यते योगिपुंगवैः ॥ २३ ॥

इदं रहस्यमित्याह—कर्मषट्कमिति । घटस्य शरीरस्य शोधनं मलापनयनं करोतीति घटशोधनकारकमिदमुदिष्टं कर्मणां षट्कं धौत्यादिकं गोप्यं गोपनीयम् । यतः । विचित्रगुण-संघायीति । विचित्रं विलक्षणं गुणं षट्कर्मरूपं संधातुं कर्तुं शीलमस्येति विचित्रगुणसंधायि योगिपुंगवैयोगिश्रेष्ठैः पूज्यते सिक्तयते । गोपनामावे तु षट्कर्मकमन्यैरिप विहितं स्यादिति योगिनः पूज्यत्वामावः प्रसज्येतेति मावः । एतेनेदमेव कर्म- षट्कस्य मुख्यं फलमिति सूचितम्, मेदःश्लेष्मादिनाशस्य प्राणायामैरपि संभवात्। तदुक्तम्—' षट्कर्मयोगमाप्नोति पवना-भ्यासतत्परः ' इति, पूर्वोत्तरप्रन्थस्याप्येवमेव स्वारस्याच ॥२३॥ तत्र भौतिः—

चतुरङ्गुलविस्तारं इस्तपश्चदशायतम् । गुरूपदिष्टमार्गेण सिक्तं वस्तं शनैर्प्रसेत् । पुनः प्रत्याहरेचैतदुदितं धौतिकर्म तत् ॥ २४ ॥

धौतिकर्माह—चतुरङ्गुलेति । चतुर्णामङ्गुलानां समा-हारश्चतुरङ्गुलं विस्तारो यस्य तादृशं हस्तानां पञ्चदशैरायतं दीर्घ सिक्तं जलाई किंचिदुष्णं वस्त्रं पटं तच्च सूक्ष्मं नूत-नोष्णीषादेः खण्डं प्राह्मम् । गुरुणोपदिष्टो यो मार्गो वस्त्रप्रसन-प्रकारस्तेन शनैर्मन्दं मन्दं किंचिर्तिकचिद् प्रसेत् । द्वितीये दिने हस्तद्वयं तृतीये दिने हस्तत्रयम् । एवं दिनवृद्धचा हस्तमात्र-मधिकं प्रसेत् । तस्य प्रान्तं राजदन्तमध्ये हठे संलग्नं कृत्वा नौलिकर्मणोदरस्थवस्त्रं सम्यक् चालयित्वा । पुनः शनैः प्रत्याहरेच तद्वस्त्रमुद्गिरेन्निष्कासयेच । तद्धौतिकर्मोदितं कथितं सिद्धैः ॥ २४ ॥

> कासश्वासप्रीदृकुष्ठं कफरोगाश्च विंशतिः । धौतिकर्मप्रभावेण प्रयान्त्येव न संग्नयः ॥ २५ ॥

धौतिकर्मणः फलमाह—कासश्वासेति । कासश्च श्वासश्च श्रीहश्च कुष्ठं च । समाहारद्वन्द्वः । कासादयो रोगविशेषाः विंशतिसंख्याकाः कफरोगाश्च धौतिकर्मणः प्रभावेण गच्छन्त्येव न संशयः, निश्चितमेतदित्यर्थः ॥ २५ ॥

#### नाभिद्म्यजले पायौ न्यस्तनालोत्कटासनः । आधाराकुश्चनं कुर्यात्क्षालनं वस्तिकर्म तत् ॥ २६॥

अथ वस्तिकर्माह--नाभिद्रप्नेति । नाभिपरिमाणं नाभि-दन्नम् । परिमाणे दन्नच् प्रत्ययः । तस्मिन्नाभिदन्ने नाभिपरिमाणे जले नद्यादितोये पायुर्गुदं तस्मिन्न्यस्तो नालो वंशनालो येन कनिष्ठिकाप्रवेशयोग्यरन्ध्रयुक्तं षडङ्गुलदीर्घ वंशनालं गृहीत्वा चतुरङ्गुलं पायौ प्रवेशयेत् । अङ्गुलिद्वयमितं बहिः स्थापयेत् । उत्कटमासनं यस्य स उत्कटासनः। पार्ष्णिद्वये स्फिचौ विन्यस्य पादाङ्गुलिभिः स्थितिरुत्कटासनम् । आधारस्याकुञ्चनं यथा जलमन्तः प्रविशेत्तथा संकोचनं कुर्यात् । अन्तः प्रविष्टं जलं नौलिककर्मणा चालयित्वा त्यजेत्। क्षालनं वस्ति-कर्मोंच्यते । धौतिवस्तिकर्मद्वयं भोजनात्प्रागेव कर्तव्यम् । तदनन्तरं भोजने विलम्बोऽपि न कार्यः। केचित् पूर्वे मूलाधारेण वायोराकर्षणमभ्यस्य जले स्थित्वा पायौ नालप्रवेशन-मन्तरेणैव वस्तिकर्माभ्यसन्ति । तथा करणे सर्व जलं बहिर्नायाति । अतो नानारोगधातुक्षयादिसंभवाच तथा वस्तिकर्म नैव विषेयम् । किमन्यथा स्वात्मारामः पायौ न्यस्तनाल इति ब्रुयात् ॥ २६ ॥

> गुल्मष्ठीहोदरं चापि वातपित्तकफोद्भवाः । वस्तिकर्मप्रभावेण क्षीयन्ते सकलामयाः ॥ २७ ॥

वस्तिकर्मगुणानाह द्वाभ्याम्—गुल्मश्लीहोदरमिति । गुल्मश्च श्लीहश्च रोगविशेषावुदरं जलोदरं च तेषां समाहारद्वन्द्वः । वातश्च पित्तं च कफश्च तेभ्य उद्भवा एकैकस्माद्वाभ्यां सर्वेभ्यो वा जाताः सकलाः सर्व आमया रोगा वस्तिकर्मणः प्रभावः सामर्थ्यं तेन क्षीयन्ते नश्यन्ति ॥ २७ ॥

> धात्विन्द्रियान्तःकरणप्रसादं दद्याच कान्ति दहनप्रदीप्तिम् । अशेषदोषोपचयं निहन्या-दभ्यस्यमानं जलवस्तिकर्म ॥ २८ ॥

धात्विति । अभ्यस्यमानमनुष्टीयमानं जले वस्तिकर्म जल-वस्तिकर्म कर्तृ दद्यादनुष्टातुरिति शेषः । धातवः 'रसासृङ्मां-समेदोस्थिमज्जाशुकाणि धातवः ' इत्युक्ताः, इन्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपस्थानि पञ्च कर्मेन्द्रियाणि श्रोत्रत्वक्चक्षुर्जिह्या-घ्राणानि पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि च, अन्तःकरणानि मनोबुद्धि- चित्ताहंकाररूपाणि, तेषां परितापिवक्षेपशोकमोहगौरवावरण-दैन्यादिराजसतामसधर्मिविनिवर्तनेन सुखप्रकाशलाघवादिसात्त्विक-धर्माविर्मावः प्रसादस्तं कान्ति द्युतिं दहनस्य जठराग्नेः प्रदीप्तिं प्रकृष्टां दीप्तिं च । तथा । अशेषाः समस्ता ये दोषा वातिपत्तकफास्तेषामुपचयम् । एतदपचयस्याप्युपलक्षणम् । उपचयापचयौ निहन्यान्नितरां हन्यात् । दोषसाम्यरूपमारोग्यं कुर्यादित्यर्थः ॥ २८॥

#### अथ नेतिः--

सूत्रं वितस्ति सुस्तिग्धं नासानाले प्रवेशयेत् । सुखान्तिर्गमयेचेषा नेतिः सिद्धैर्निगद्यते ॥ २९ ॥

अथ नेतिकर्माह—स्त्रिमिति । वितस्ति वितस्तिमितं वितस्तिरित्युपलक्षणमधिकस्यापि । यावता स्त्रेण सम्यङ् नेतिकर्म भवेत्तावद् प्राह्यम् । सुक्षिग्धं सुष्ठु क्षिग्धं प्रन्थ्यादि-रहितं स्त्रम् । तच नवधा दशधा पञ्चदशधा वा गुणितं सुदृढं प्राह्यम् । नासा नासिका सैव नालः सच्छिद्रत्वा-त्तिमन्प्रवेशयेत् । मुखान्निर्गमयेन्निष्कासयेत् । तत्प्रकारस्त्वेवम्—स्त्रप्रान्तं नासानाले प्रवेश्येतरनासापुटमङ्गुल्या निरुध्य पूरकं कुर्यात् । पुनश्च मुखेन रेचयेत् । पुनः पुनरेवं कुर्वतो मुखे स्त्रप्रान्तमायाति । तत्स्त्रप्रान्तं नासाबहिःस्थस्त्रप्रान्तं च

गृहीत्वा शनैश्चालयेदिति । चकारादेकस्मिन्नासानाले प्रवेद्दयेतरस्मिन्निर्गमयेदित्युक्तम् । तत्प्रकारस्त्वेकस्मिन्नासानाले सूत्रप्रान्तं प्रवेदयेतरनासापुटमङ्गुल्या निरुध्य पूरकं कुर्यात्पश्चादितरनासानालेन रेचयेत् । पुनः पुनरेवं कुर्वत इतरनासानाले
सूत्रप्रान्तमायाति । तस्य पूर्ववच्चालनं कुर्यादिति । अयं
प्रकारस्तु बहुवारं कुर्वतः कदाचिद्भवति । एषोक्ता
सिद्धैरणिमादिगुणसंपन्नैः । तदुक्तम्—" अवाप्ताष्टगुणैश्चर्याः
सिद्धाः सद्भिनिरूपिताः " इति । नेतिनिगद्यते नेतिरिति
कथ्यते ॥ २९ ॥

## कपालकोधिनी चैव दिव्यदृष्टिप्रदायिनी । जत्रूर्ध्वजातरोगौघं नेतिराशु निहन्ति च ॥ ३० ॥

नेतिगुणानाह—कपालशोधिनीति । कपालं शोधयित शुद्धं मलरिहतं करोतीति कपालशोधिनी । चकारान्नासानालादी-नामि । एवशब्दोऽवधारणे । दिव्यां सूक्ष्मपदार्थमाहिणीं दृष्टिं प्रकर्षेण ददातीति दिव्यदृष्टिप्रदायिनी नेतिकिया । जत्रुणोः स्कन्धसंध्योरूर्ध्वमुपिरभागे जातो जत्रूर्ध्वजातः, स चासौ रोगाणामोधश्च तमाशु झिटित निहन्ति—चकारः पादपूरणे । 'स्कन्धो मुजिशिरोंऽसोऽस्त्री संधी तस्यैव जत्रुणी' इत्यमरः ॥ ३०॥

#### अथ त्राटकम्--

# निरीक्षेत्रिश्वलद्दशा सूक्ष्मलक्ष्यं समाहितः । अश्वसंपातपर्यन्तमाचार्येस्नाटकं स्मृतम् ॥ ३१ ॥

त्राटकमाह—निरीक्षेदिति । समाहितः एकाप्रचितः निश्चला चासौ दृक् च दृष्टिस्तया सूक्ष्मं च तल्लक्ष्यं च सूक्ष्म-लक्ष्यमंश्रूणां सम्यक् पातः पतनं तत्पर्यन्तम् । अनेन निरीक्षण-स्यावधिरुक्तः । निरीक्षेत्पश्येत् । आचार्यैर्मत्स्येन्द्रादिभिरिदं त्राटकं त्राटककर्म स्मृतं कथितम् ॥ ३१ ॥

# मोचनं नेत्ररोगाणां तन्द्रादीनां कपाटकम् । यत्रतस्त्राटकं गोप्यं यथा हाटकपेटकम् ॥ ३२ ॥

त्राटकगुणानाह — मोचनमिति । नेत्रस्य रोगा नेत्ररोगास्तेषां मोचनं नाशकम् , तन्द्रा आदिर्येषामालस्यादीनां तेषां कपाटकं कपाटवदन्तर्घायकमिभावकमित्यर्थः । तन्द्रा तामसिश्चत्त- वृत्तिविशेषः । त्राटकं त्राटकाख्यं कर्म यत्नतः प्रयत्नतः प्रयत्नाद्गोप्यं गोपनीयम् । गोपने दृष्टान्तमाह — यथेति । हाटकस्य सुवर्णस्य पेटकं पेटी इति लोके प्रसिद्धं यथा येन प्रकारेण गोप्यते तद्वत् ॥ ३२ ॥

#### अथ नौलिः—

अमन्दावर्तवेगेन तुन्दं सव्यापसव्यतः । नतांसो भ्रामयेदेषा नौलिः सिद्धैः प्रचक्ष्यते ॥३३॥

नौलिकर्माह — अमन्देति । नतौ नम्रीभूतावंसौ स्कन्धौ यस्य स नतांसः पुमानमन्दोऽतिशयितो य आवर्तस्तस्येव जलभ्रमस्येव वेगो जवस्तेन तुन्दमुदरम् । 'पिचण्डकुक्षी जठरोदरं तुन्दं स्तनौ कुचौ' इत्यमरः । सन्यं चापसव्यं च सन्यापसन्ये दक्षिणवामभागौ तयोः सन्यापसन्यतः । सप्तम्यर्थे तिसः । भ्रामयेद् भ्रमन्तं प्रेरयेत् । सिद्धैरेषा नौलिः प्रचक्ष्यते कथ्यते ॥ ३३ ॥

मन्दाग्निसंदीपनपाचनादि-संधापिकाऽऽनन्दकरी सदैव । अशेषदोषामयशोषणी च इटक्रियामौलिरियं च नौलि: ॥ ३४ ॥

नौलिगुणानाह—मन्दामीति । मन्दश्चासावमिर्जठरामि-स्तस्य संदीपनं सम्यग् दीपनं च पाचनं च भुक्तान्नपरिपाकश्च मन्दामिसंदीपनपाचने ते आदिनी यस्य तन्मन्दामिसंदीपन-पाचनादि तस्य संधापिका विधात्री। आदिशब्देन मळ-गुद्धचादि। सदैव सर्वदैवानन्दकरी सुस्करी। अशेषाः समस्ताश्च ते दोषाश्च वातादय आमयाश्च रोगास्तेषां शोषणी शोषणकत्रीं हठस्य क्रियाणां धौत्यादीनां मौलिमौलिरिवोत्तमा धौतिवस्त्योनौलिसापेक्षत्वात् । इयमुक्ता नौलिः ॥ ३४ ॥

#### भस्नावल्लोहकारस्य रेचपूरौ ससंभ्रमौ । कपालभातिर्विख्याता कफदोषविद्योषणी ॥ ३५ ॥

कपालभातिं तद्भुणं चाह—भस्राविदिति । लोहकारस्य भस्राऽमेर्घमनसाधनीभूतं चर्म तद्धत्संभ्रमेण सह वर्तमानौ ससंभ्रमावमन्दौ यौ रेचपूरौ रेचकपूरकौ कपालभातिरिति विख्याता । कीदृशी ? कफदोषविशोषणी । कफस्य दोषा विंशतिभेदभिन्नाः । तदुक्तं निदाने—'कफरोगाश्च विंशतिः' इति । तेषां विशोषणी विनाशिनी ॥ ३५॥

#### षट्कर्मनिर्गतस्थौल्यकफदोषमलादिकः । प्राणायामं ततः कुर्यादनायासेन सिध्यति ॥ ३६ ॥

षट्कर्मणां प्राणायामत्वोपकारकत्वमाह—षट्कर्मेति । षट्-कर्म्मभिधौतिप्रभृतिभिर्निर्गताः । स्थौल्यं स्थूलस्य भावः स्थूल्यम् । कफदोषा विंशतिसंख्याकाः, मलादयश्च यस्य स तथा । 'शेषाद्विभाषा' इति कप्रत्ययः । आदिशब्देन पित्तादयः । प्राणायामं कुर्यात् । ततस्तस्मात्षट्कर्मपूर्वकस्माणा- यामादनायासेनाश्रमेण सिध्यति योग इति शेषः । षट्कर्मा-करणे तु प्राणायामे श्रमाधिक्यं स्यादिति भावः ॥ ३६ ॥

> प्राणायामैरेव सर्वे प्रशुष्यन्ति मला इति । आचार्याणां तु केषांचिदन्यत्कर्म न संमतम् ॥३७॥

मतभेदेन षट्कर्मणामनुपयोगमाह — प्राणायामैरिति । प्रा-णायामैरेव । एवशब्दः षट्कर्मव्यवच्छेदार्थः । सर्वे मलाः प्रशुष्यन्ति । मला इत्युपलक्षणं स्थौल्यकफिपतादीनाम् । इति हेतोः केषांचिदाचार्याणां याज्ञवल्क्यादीनामन्यत्कर्म षट्कर्म न संमतं नाभिमतम् । आचार्यलक्षणमुक्तं वायुपुराणे— "आचिनोति च शास्त्रार्थमाचारे स्थापयेदि । स्वयमाचरते यस्मादाचार्यस्तेन चोच्यते ॥" इति ॥ ३७॥

> उदरगतपदार्थमुद्धमन्ति पवनमपानमुदीर्य कण्ठनाले । क्रमपरिचयवश्यनाडिचका गजकरणीति निगद्यते हटक्कैः ॥ ३८ ॥

गजकरणीमाह—उदरगतिमिति । अपानं पवनमपानवायुं कण्ठनाले कण्ठो नाल इव कण्ठनालस्तिस्मन्नुदीर्योक्षिप्योदरे गतः प्राप्तः स चासौ पदार्थश्च भुक्तपीतान्नजलादिस्तं परयोद्धमन्त्युद्गिरन्ति यया योगिन इत्यध्याहारः । क्रमेण यः परिचयोऽभ्यासस्तेनावरयं स्वाधीनं नाडीनां चक्रं यस्यां सा तथा । सा क्रिया हठज्ञैर्हठयोगाद्यभिज्ञैर्गजकरणीति निगद्यते कथ्यते । 'क्रमपरिचयवरयनाडिमार्गा' इति कचित्पाठः । तस्यायमर्थः—क्रमपरिचयेन वस्यो नाड्याः शङ्क्षिन्या मार्गः कण्ठपर्यन्तो यस्यां सा तथा ॥ ३८॥

#### ब्रह्मादयोऽपि त्रिदशाः पवनाभ्यासतत्पराः । अभूवन्नन्तकभयात्तस्मात्पवनमभ्यसेत् ॥ ३९ ॥

प्राणायामोऽवश्यमभ्यसनीयः सर्वोत्तमैरभ्यस्तत्वान्महाफलत्वा-चेति सूचयन्नाह चतुर्भिः— ब्रह्मादय इति । ब्रह्मा आदिर्थेषां ते ब्रह्मादयस्तेऽपि किमुतान्य इत्यर्थः । त्रिदशा देवाः अन्तयतीत्यन्तकः कालस्तस्माद्भयमन्तकभयं तस्मात्पवनस्य प्राण-वायोरभ्यासो रेचकपूरककुम्भकमेदभिन्नप्राणायामानुष्ठानरूपस्त-स्मिस्तत्परा अवहिता अभूवन्नासन् । तस्मात्पवनमभ्यसेत्प्राण-मभ्यसेत् ॥ ३९ ॥

#### यावद्वद्धो मरुदेहे याविचत्तं निराकुलम् । यावद् दृष्टिरभ्रुवोर्मध्ये तावत्कालभयं कुतः ॥ ४० ॥

यावदिति । यावद्यावत्कालपर्यन्तं मरुत्प्राणानिलो देहे शरीरे बद्धः श्वासोच्छ्वासिकयाशून्यः । याविचत्तमन्तः-करणं निराकुलमिविक्षिप्तं समाहितम् । यावद्भुवोर्मध्ये दृष्टिरन्तः- करणवृत्तिः । दृशिरत्र ज्ञानसामान्यार्थः । तावत्कालपर्यन्तं कलयतीति कालोऽन्तकस्तस्माद्भयं कुतः न कुतोऽपीत्यर्थः । तथा च वक्ष्यति—"खाद्यते न च कालेन बाध्यते न च कर्मणा । साध्यते न स केनापि योगी युक्तः समाधिना ॥" इति । स्वाधीनो भवतीत्यर्थः ॥ ४० ॥

## विधिवत्प्राणसंयामैर्नाडीचक्रे विश्लोधिते । सुषुम्णावदनं भिच्वा सुखाद्विश्लति मारुत: ॥ ४१ ॥

विधिवदिति । विधिवत्प्राणसंयामैरासनजालंधरबन्धादिविधि-युक्तप्राणायामैर्नाडीचके नाडीनां चक्रं समूहस्तिस्मिन्विशोधिते निर्मले सित मारुतो वायुः सुषुम्णा इडापिङ्गलयोर्मध्यस्था नाडी तस्या वदनं मुखं भित्त्वा सुखादनायासाद्विशति सुषुम्णान्तरिति शेषः ॥ ४१ ॥

#### मारुते मध्यसंचारे मनःस्थैर्य प्रजायते । यो मनःसुस्थिरीभावः सैवावस्था मनोन्मनी ॥४२॥

मारुत इति । मध्ये सुषुम्णामध्ये संचारः सम्यक् चरणं गमनं मूर्धपर्यन्तं यस्य स मध्यसंचारस्तिस्मिन्सित मनसः स्थैर्ये ध्येयाकारवृत्तिप्रवाहो जायते प्रादुर्भवित । यो मनसः सुस्थि-रीभावः सुष्ठु स्थिरीभवनं सैव मनोन्मन्यवस्था । मनोन्मनीशब्द उन्मनीपर्यायः । तथाऽमे वक्ष्यति—'राजयोगः समाधिश्च' इत्यादिना ॥ ४२ ॥

# तित्सद्धये विधानज्ञाश्चित्रान्कुर्वन्ति कुम्भकान् । विचित्रकुम्भकाभ्यासाद्विचित्रां सिद्धिमाप्नुयात् ॥

विचित्रेषु कुम्भकेषु प्रवृत्तिं जनियतुं तेषां मुख्यफलम-वान्तरफलं चाह— तिसद्धय इति । विधानं कुम्भकानुष्ठान-प्रकारस्तज्जानन्तीति विधानज्ञास्तिसद्धय उन्मन्यवस्थासिद्धये चित्रान्सूर्यभेदनादिभेदेन नानाविधानकुम्भकान्कुर्वन्ति विचित्राश्च ते कुम्भकाश्च विचित्रकुम्भकास्तेषामभ्यासादनुष्ठानाद्विचित्रामणि-मादिभेदेन नानाविधां विलक्षणां वा जन्मौषधिमन्त्रतपो-जाताम् । तदुक्तं भागवते—" जन्मौषधितपोमन्त्रैर्यावतीरिष्ट् सिद्धयः । योगेनामोति ताः सर्वा नान्यैर्योगगितं व्रजेत् ॥" इति । आम्रुयात्प्रत्याहारादिपरम्परयेति भावः ॥ ४३ ॥ अथ कुम्भकभेदाः—

> सूर्यभेदनमुज्जायी सीत्कारी शीतली तथा। भक्तिका भ्रामरी मृच्छी ष्ठाविनीत्यष्ट कुम्भकाः॥

अथाष्ट कुम्भकान्नामिर्निर्दिशति — सूर्यभेदनमिति । स्पष्टम् ॥ ४४ ॥

#### पूरकान्ते तु कर्तव्यो बन्धो जालंधराभिधः। कुम्भकान्ते रेचकादौ कर्तव्यस्तुङ्कियानकः॥ ४५॥

अथ हठसिद्धावनन्यसिद्धां पारमहंसीं सर्वकुम्भकसाधारणयुक्तिमाह त्रिभिः—पूरकान्त इति । जालंधर इत्यभिधा नाम
यस्य स जालंधराभिधो बन्धो बध्नाति प्राणवायुमिति बन्धः
कण्ठाकुँ चनपूर्वकं चिबुकस्य हृदि स्थापनं जालंधरबन्धः पूरकान्ते
पूरकस्यान्ते पूरकानन्तरं झिटिति कर्तव्यः । तुशब्दात्कुम्भकादावुड्डियानकस्तु कुम्भकान्ते कुम्भकस्यान्ते किंचित्कुम्भकशेषे रेचकस्यादौ रेचकादौ रेचकात्पूर्व कर्तव्यः । प्रयत्नविशेषेण
नाभिप्रदेशस्य पृष्ठत आकर्षणमुड्डियानबन्धः ॥ ४५ ॥

#### अधस्तात्कुञ्चनेनाशु कण्ठसंकोचने कृते । मध्ये पश्चिमतानेन स्यात्प्राणो ब्रह्मनाडिगः ॥ ४६ ॥

अधस्तादिति । कण्ठस्य संकोचनं कण्ठसंकोचनं तस्मिन्कृते सित जालंधरवन्ये कृते सितात्यर्थः । आश्वव्यविद्योत्तरमे-वाधस्तादधःप्रदेशादाकुञ्चनेनाधाराकुञ्चनेन मूलवन्येनेत्यर्थः । मध्ये नाभिप्रदेशे पश्चिमतः पृष्ठतस्तानं ताननमाकर्षणं तेनोड्डि-यानवन्येनेत्यर्थः । उक्तरीत्या कृतेन बन्धत्रयेण प्राणो वायुर्वस्य-नाडीं सुषुम्णां गच्छतीति ब्रह्मनाडिगः सुषुम्णानाडिगामी स्यादित्यर्थः । अन्नेदं रहस्यम् । यदि श्रीगुरुमुखाजिद्द्वावन्यः सम्यक्परिज्ञातस्तर्हि जिह्वाबन्धपूर्वकेण जालंधरबन्धेनैव प्राणायामः सिध्यति । वायुप्रकोपेनैवमधातुवपुःकृशत्वं १ वदने प्रसन्नतेत्यादीनि सर्वाणि लक्षणानि जायन्त इति मूलबन्धोइडियानबन्धौ नोपयुक्तौ । तयोजिह्वाबन्धपूर्वकेण जालंधरबन्धेनान्यथा सिद्धन्वात् । जिह्वाबन्धो न विदितश्चेत् 'अधस्तात्कुञ्चनेन ' इति स्रोकोक्तरीत्या प्राणायामाः कर्तव्याः । त्रयोऽपि बन्धा गुरु-मुखाज्ज्ञातव्याः । मूलबन्धस्तु सम्यग्ज्ञातो नानारोगोत्पादकः । तथा हि—यदि मूलबन्धे कृते धातुक्षयो विष्टम्भोऽग्निमान्धं नादमान्धं गुटिकासमूहाकारमजस्येव पुरीषं स्यात्तदा मूलबन्धः सम्यङ् न ज्ञात इति बोध्यम् । यदि तु धातुपुष्टिः सम्यङ् मलग्रुद्धिरग्निदीप्तिः सम्यङ् नादामिव्यक्तिश्च स्यात्तदा ज्ञेयं मूलबन्धः सम्यग्जात इति ॥ ४६ ॥

# अपानमूर्घ्वम्रत्थाप्य प्राणं कण्ठादधो नयेत् । योगी जराविम्रुक्तः सन्धोडशाब्दवया भवेत् ॥ ४७॥

अपानमिति । अपानमपानवायुमुर्ध्वमुत्थाप्याधाराकुञ्चनेन प्राणं प्राणवायुं कण्ठादधः अधोभागे नयेत्प्रापयेद्यः स योगी योगोऽस्यास्ति अभ्यस्यत्वेनेति योगी योगाभ्यासी जरया वार्षकेन विमुक्तो विशेषेण मुक्तः सन् । षोडशानामञ्दानां समाहारः षोडशाञ्दं षोडशाञ्दं वयो यस्य स तादशो भवेत् । यद्यपि 'पूरकान्ते तु कर्तव्यः ' इत्यादिना त्रयाणां श्लोकानामेक एवार्थः पर्यवस्यति तथाऽपि 'पूरकान्ते तु कर्तव्यः '
इत्यनेन बन्धानां काल उक्तः । अधस्तात्कुञ्चनेनेत्यनेन बन्धानां
स्वरूपमुक्तम् । अपानमूर्ध्वमुत्थाप्येत्यनेन बन्धानां फलमुक्तमिति
विशेषः । जालंधरबन्धे मूलबन्धे च कृते नामेरधोभाग
आकर्षणाख्यो बन्ध उड्डियानबन्धो भवत्येवेत्यस्मिञ्श्लोके
नोक्तः । तथा चोक्तं ज्ञानेश्वरेण गीताषष्ठाध्यायव्याख्यायाम्—
'मूलबन्धे जालंधरबन्धे च कृते नामेरधोभाग आकर्षणाख्यो
बन्धः स्वयमेव भवति ' इति ॥ ४७ ॥

# आसने सुखदे योगी बद्धा चैवासनं ततः । दक्षनाड्या समाकृष्य बहिःस्यं पवनं शनैः ॥ ४८ ॥

"योगाभ्यासक्रमं वक्ष्ये योगिनां योगसिद्धये । उषःकाले समुत्थाय प्रातःकालेऽथ वा बुधः ॥ १ ॥ गुरुं संस्मृत्य शिरसि हृदये स्वेष्टदेवताम् । शौचं कृत्वा दन्तशुद्धि विदध्याद्भस्म-धारणम् ॥ २ ॥ शुचौ देशे मठे रम्ये प्रतिष्ठाप्यासनं मृदु । तत्रोपविश्य संस्मृत्य मनसा गुरुमीश्वरम् ॥ ३ ॥ देशकालौ च संकीर्त्य संकल्प्य विधिपूर्वकम् । अद्येत्यादि श्रीपरमेश्वर-प्रसादपूर्वकं समाधितत्फलसिद्धचर्थमासनपूर्वकान्प्राणायामादीन् करिष्ये । अनन्तं प्रणमेहेवं नागेशं पीठसिद्धये ॥ ४ ॥

मणिश्राजत्फणासहस्रविधृतविश्वंभरामण्डलायानन्ताय नागराजाय नमः । ततोऽभ्यसेदासनानि श्रमे जाते शवासनम् । अन्ते समभ्यसेत्तत् श्रमाभावे तु नाभ्यसेत् ॥ ५ ॥ करणीं विपरी-ताख्यां कुम्भकात्पूर्वमभ्यसेत्। जालंधरप्रसादार्थे कुम्भकात्पूर्व-योगतः ॥ ६ ॥ विधायाचमनं कृत्वा कर्माङ्गं प्राणसंयमम् । योगीन्द्रादीन्नमस्कृत्य कौर्माच शिववाक्यतः॥ ७॥" कूर्म-पुराणे शिववाक्यम् — " नमस्कृत्याथ योगीन्द्रान्सशिष्यांश्च विनायकम् । गुरुं चैवाथ मां योगी युङ्गीत सुसमाहितः ॥ ८॥ बद्ध्वाभ्यासे सिद्धपीठं कुम्भकाबन्धपूर्वकम् । प्रथमे दश कर्तव्याः पञ्चवृद्ध्या दिने दिने ॥ ९ ॥ कार्या अशीतिपर्यन्तं कुम्भकाः सुसमाहितैः। योगीन्द्रः प्रथमं कुर्यादभ्यासं चन्द्रसूर्ययोः ॥ १० ॥ अनुलोमविलोमाख्यमेतं पाहुर्मनीषिणः । सूर्यभेदनमभ्यस्य बन्धपूर्वकमेकधीः ॥ ११ ॥ उज्जायिनं ततः कुर्यात्सीत्कारीं शीतलीं ततः । मिस्नकां च समभ्यस्य कुर्या-दन्यान वा परान् ॥ १२ ॥ मुद्राः समभ्यसेद्भुद्ध्वा गुरु-वक्राद्यथाक्रमम् । ततः पद्मासनं बद्घ्वा कुर्यान्नादानु-कितनम् ॥ १३ ॥ अभ्यासं सकलं कुर्यादीश्वरार्पणमादतः । अभ्यासादुत्थितः स्नानं कुर्यादुष्णेन वारिणा ॥ १४ ॥ स्नात्वा समापयेत्रित्यं कर्म संक्षेपतः सुधीः। मध्याह्नेऽपि तथाऽभ्यस्य किंचिद्विश्रम्य भोजनम् ॥ १५ ॥ कुर्वीत योगिना

पथ्यमपथ्यं न कदाचन । एलां वापि लवङ्गं वा भोजनान्न च भक्षयेत् ॥ १६ ॥ केचित्कर्पूरमिच्छन्ति ताम्बूलं शोभनं तथा। चूर्णेन रहितं शस्तं पवनाभ्यासयोगिनाम् ॥ १७ ॥ इति चिन्तामणेर्वाक्यं स्वारस्यं भजते न हि। केचित्पदेन यस्मातु तयोः शीतोष्णहेतुना ॥ १८ ॥ भोजनानन्तरं कुर्यान्मोक्ष-शास्त्रावलोकनम् । पुराणश्रवणं वाऽपि नामसंकीर्तनं विभोः ॥१९॥ सायंसंध्याविधि कृत्वा योगं पूर्ववदभ्यसेत्। यदा त्रिघटिका-शेषो दिवसोऽभ्यासमाचरेत् ॥ २०॥ अभ्यासानन्तरं कार्या सायंसंध्या सदा बुधैः। अर्धरात्रे हठाभ्यासं विदध्यात्पूर्व-वद्यमी ॥ २१ ॥ विपरीतां तु करणीं सायंकालार्धरात्रयोः । नाभ्यसेद्भोजनादूर्ध्व यतः सा न प्रशस्यते " ॥ २२ ॥ अथोद्देशानुक्रमणं कुम्भकान्विवश्चुस्तत्र प्रथमोदितं सूर्यभेदनं तद्भुणांश्र्याह त्रिभिः---आसन इति । सुखं ददातीति सुखदं तस्मिन्सुखदे । " शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः । नात्युच्छ्रितं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरम् ॥ '' इत्युक्तलक्षणे विविक्तदेशे सुखासनस्थः शुचिः 'समग्रीवशिरःशरीरः' इति श्रुतेश्च चैलाजिनकुशोत्तर आसने । आस्तेऽस्मिन्नित्यासनम् , अस्यतेऽनेनेति वा तस्मिन् योगी योगाभ्यासी। आसनं स्वस्तिकवीरसिद्धपद्माद्यन्यतमं मुख्यत्वात्सिद्धासनमेव वा बद्ध्वैव बन्धनेन संपादीव कृत्वैवेत्यर्थः । तत आसनबन्धानन्तरं दक्षा

दक्षिणभागस्था या नाडी पिक्नला तया बहिःस्थं देहाद्वहिर्वर्त-मानं पवनं वायुं शनैर्मन्दं मन्दमाकृष्य पिक्नलया मन्दं मन्दं पूरकं कृत्वेत्यर्थः ॥ ४८ ॥

> आ केशादा नखाग्राच निरोधावधि कुम्भयेत् । ततः शनैः सव्यनाडचा रेचयेत्पवनं शनैः ॥ ४९ ॥

आ केशादिति । केशाना मर्यादीकृत्याकेशं तस्मान्नखामाना मर्यादीकृत्येत्यानखाग्रं तस्माच निरोधस्य वायोरवरोधस्या-विधर्मर्यादा यस्मिन्कर्मणि तत्तथा कुम्भयेत्। केशपर्यन्तं नखामपर्यन्तं च वायोर्निरोधो यथा भवेत्तथाऽतिप्रयन्नेन कुम्भकं कुर्यादित्यर्थः । ननु "हठान्निरुद्धः प्राणोऽयं रोम-कूपेषु निःसरेत् । देहं विदारयत्येष कुष्ठादि जनयत्यपि। ततः प्रत्यापितव्योऽसौ क्रमेणारण्यहस्तिवत् । वन्यो गजो गजारिर्वा क्रमेण मृदुतामियात् । करोति शास्तृनिर्देशान्न च तं परिलङ्घयेत्। तथा प्राणो हृदिस्थोऽयं योगिनां क्रमयोगतः । गृहीतः सेव्यमानस्त विस्नम्भमुपगच्छति ॥ " इसि वाक्यविरुद्धमिति प्रयत्नेन कुम्भकं कुर्यादिति कथमुक्तमिति चेन्न । 'हठान्निरुद्धः प्राणोऽयम्' इति वानयस्य बलादचिरेण प्राणजयं करिष्यामीति बुद्धचाऽऽरम्भः। एवं च बह्वभ्यासा-सक्तपरत्वात्क्रमेणारण्यहस्तिवदिति दृष्टान्तस्वारस्याच । अत

एव सूर्याचन्द्रमसोरभ्यासे धारियत्वा यथाशक्ति निधारयेदिति निरोधत इति चोक्तं संगच्छते । तस्मात्कुम्भकस्वित-प्रयत्नपूर्वकं कर्तव्यः। यथा यथाऽतियत्नेन कुम्भकः क्रियते तथा तथा तस्मिन्गुणाधिक्यं भवेत् । यथा यथा च शिथिल: कुम्भकः स्यात्तथा तथा गुणाल्पत्वं स्यात् । अत्र योगिना-मनुभवोऽपि मानम् । पूरकस्तु शनैः शनैः कार्यः, वेगाद्वा कर्तव्यः, वेगादपि कृते पूरके दोषाभावात् । रेचकस्तु शनैः शनैरेव कर्तव्यः । वेगात्कृते रेचके बलहानिप्रसङ्गात् । ततः शनैः शनैरेव रेचयेत्र तु वेगतः । इत्याद्यनेकधा प्रन्थकारोक्तेश्च । ततो निरोधावधिकुम्भकानन्तरं शनैः शनैर्मन्दं मन्दं सब्ये वामभागे स्थिता नाडी सव्यनाडी तया सव्यनाड्या इडया पवनं वायं रेचयेद्वहिनिःसारयेत् । पुनः शनैरित्युक्तिस्तु शनैरेव रेचयेदित्यव-धारणार्था । तदुक्तम्—" विस्मये च विषादे च दैन्ये चैवाव-धारणे। तथा प्रसादने हर्षे वाक्यमेकं द्विरुच्यते॥ " इति॥ ४९॥

# कपालगोधनं वातदोषघ्रं कृमिदोषहृत् । पुन: पुनरिदं कार्यं सूर्यभेदनमुत्तमम् ॥ ५० ॥

कपालशोधनमिति । कपालस्य मस्तकस्य शोधनं शुद्धिकरं वातजा दोषा वातदोषा अशीतिप्रकारास्तान्हन्तीति वातदोषन्नं कृमीणामुदरे जातानां दोषो विकारस्तं हरतीति कृमिदोषहृत् । पुनः पुनर्भूयो भूयः कार्यम् । सूर्येणापूर्य कुम्भयित्वा चन्द्रेण रेचनमिति रीत्येदमुत्तममुत्कृष्टं सूर्यभेदनं सूर्यभेदनाख्यमुक्तं योगिभिरिति शेषः ॥ ५०॥

#### अयोज्जायी—

मुखं संयम्य नाडीभ्यामाकृष्य पवनं शनैः । यथा लगति कण्ठात्तु हृदयाविष सस्वनम् । पूर्ववत्कुम्भयेत्माणं रेचयेदिडया ततः ॥ ५१ ॥

उज्जायिनमाह सार्धेन — मुखमिति । मुखमास्यं संयतं कृत्वा मुद्रियत्वेत्यर्थः । कण्ठातु कण्ठादारभ्य हृदयाविष हृदयमविध्येस्मिन्कर्मणि तत्तथा स्वनेन सिहतं यथास्यात्तथा । उमे क्रियाविशेषणे । लगति क्षिण्यति पवन इत्यर्थात् । तथा तेन प्रकारेण नाडीभ्यामिडापिक्कलाभ्यां पवनं वायुं शनैर्मन्दमाकृष्याकृष्टं कृत्वा पूरियत्वेत्यर्थः । प्राणं पूर्ववत्पूर्वेण सूर्यभेदनेन तुल्यं पूर्ववत् । 'आ केशादा नखाप्राच्च निरोधाविष कुम्भयेत्' इत्युक्तरीत्या कुम्भयेद्रोधयेत् । ततः कुम्भकानन्तर-मिडया वामनाड्या रेचयेत्त्यजेत् ॥ ५१ ॥

श्लेष्मदोषहरं कण्ठे देहानलविवर्धनम् । नाडीजलोदराधातुगतदोषविनाशनम् । गच्छता तिष्ठता कार्यमुज्जाय्याख्यं तु कुम्भकम् ॥

उज्जायिगुणानाह सार्धश्लोकेन--श्लेष्मदोषहरमिति । कण्ठे कण्ठप्रदेशे श्रेष्मणो दोषाः श्रेष्मदोषाः कासादयस्तान् हरतीति श्लेष्मदोषहरस्तं देहानलस्य देहे मध्यगतानलस्य जाठरस्य विवर्धनं विशेषेण वर्धनं दीपनमित्यर्थः । नाडीति । नाडी सिरा जलं पीतमुदकमुदरं तुन्दमा समन्ताहेहे वर्तमाना धातव आधातवः । एषामितरेतरद्वन्द्वः । तेषु गतः प्राप्तो यो दोषो विकारस्तं विशेषेण नाशयतीति नाडीजलोदराघातुगतदोष-विनाशनम् । गच्छता गमनं कुर्वता तिष्ठता स्थितेन वाऽपि पुंसा उज्जाय्याख्यमुज्जायीत्याख्या यस्य तत् । तु इत्यनेनास्य वैशिष्टचं चोतयति । कार्यं कर्तव्यम् । उज्जापीति कचित्पाठः । गच्छता तिष्ठता तु बन्धरहितः कर्तव्यः। कुम्भकशब्द-स्त्रिलिङ्गः । पुंलिङ्गपाठे तु विशेषणेष्वपि पुंलिङ्गः पाठः कार्यः ॥ ५२ ॥

#### अथ सीत्कारी-

सीत्कां कुर्यात्तथा वक्त्रे घ्राणेनैव विजृम्भिकाम् । एवमभ्यासयोगेन कामदेवो द्वितीयकः ॥ ५३ ॥

सीत्कारीकुम्भकमाह—सीत्कामिति । वक्त्रे मुखे सीत्कां सीदेव सीत्का सीदिति शब्दः सीत्कारस्तां कुर्यात् । ओष्ठयोरन्तरे संलग्नया जिह्नया सीत्कारपूर्वकं मुखेन पूर्कं कुर्यादित्यर्थः । घ्राणेनैव नासिकयैवेत्यनेनोभाभ्यां नासापुटाभ्यां रेचकः कार्य इत्युक्तम् । एवशब्देन वक्रस्य व्यवच्छेदः । वक्त्रेण वायोनिःसारणं त्वभ्यासानन्तरमपि न कार्यम् , बलहानिकरत्वात् । विजृम्भिकां रेचकं कुर्यादित्यत्रापि संबध्यते । कुम्भकस्त्वनुक्तोऽपि सीत्कार्याः कुम्भकत्वादेवावगन्तव्यः । अथ सीत्कार्याः प्रशंसा— एवमुक्तप्रकारेणाभ्यासः पौनःपुन्येनानुष्ठानं स एव योगः योगसाधनत्वात्तेन द्वितीय एव द्वितीयकः काम-देवः कंदर्पः । रूपलावण्यातिशयेन कामदेवसादृश्यात् ॥ ५३ ॥

योगिनीचक्रसामान्यः सृष्टिसंहारकारकः । न क्षुघा न तृषा निद्रा नैवालस्यं प्रजायते ॥ ५४ ॥

योगिनीनां चकं योगिनीचकं योगिनीसमूहः। तस्य सामान्यः संसेव्यः। सृष्टिः प्रपञ्चोत्पत्तिः संहारस्तल्लयः तयोः कारकः कर्ता। क्षुधा भोक्तुमिच्छा न। तृषा जलपानेच्छा न। निद्रा सुषुप्तिनं। आलस्यं कायचित्तगौरवात्प्रवृत्त्यभावः। कायगौरवं कफादिना चित्तगौरवं तमोगुणेन। नैव प्रजायते नैव प्रादुर्भवति। एवमभ्यासयोगेनेति प्रजायत इति च प्रतिवाक्यं संबध्यते॥ ५४॥

> भवेत्सत्त्वं च देइस्य सर्वोपद्रववर्जित:। अनेन विधिना सत्यं योगीन्द्रो भूमिमण्डले ॥५५॥

भवेदिति । देहस्य शरीरस्य सत्त्वं बलं च भवेत् । अनेनोक्तेन विधिनाऽभ्यासिविधिना योगीन्द्रो योगिनामिन्द्र इव योगीन्द्रो भूमिमण्डले सर्वेरुपद्रवैर्विजेतः सर्वोपद्रववर्जितो भवेत्सत्यम् , 'सर्वे वाक्यं सावधारणम् ' इति न्यायात् । यदुक्तं फलं तत्सत्यमेवेत्यर्थः ॥ ५५ ॥

#### अथ शीतली---

## जिह्नया वायुमाकुष्य पूर्ववत्कुम्भसाधनम् । शनकैर्घाणरन्ध्राभ्यां रेचयेत्पवनं सुधीः ॥ ५६ ॥

शीतलीकुम्भकमाह — जिह्नयेति । जिह्नयोष्ठयोर्बिहिर्निर्गतया विहंगमाधरचञ्चुसदृशया वायुमाकृष्य शनैः पूरकं कृत्वेत्यर्थः । पूर्ववत्त्पूर्यभेदनवत्कुम्भस्य कुम्भकस्य साधनं विधानं कृत्वेत्य-ध्याहारः । सुधीः शोभना धीर्यस्य सः घ्राणस्य रन्ध्रे ताभ्यां नासापुटविवराभ्यां शनकैः शनैरेव । 'अन्ययसर्वनाम्नाम्—' इत्यकच् । पवनं वायुं रेचयेत् ॥ ५६ ॥

# गुल्मश्रीहादिकान्रोगाञ्ज्वरं पित्तं क्षुघां तृषाम् । विषाणि शीतलीनाम कुम्भिकेयं निहन्ति हि ॥५७॥

शीतलीगुणानाह—गुल्मश्च श्रीहश्च गुल्मश्रीही रोगविशेषा-वादी येषां ते गुल्मश्रीहादिकास्तान् रोगानामयान् ज्वरं ज्वराख्यं रोगं पित्तं पित्तविकारं क्षुधां भोक्तुमिच्छां तृषां जलपानेच्छां विषाणि सर्पादिविषजनितविकारान् । शीतली नामेति प्रसिद्धार्थकमव्ययम् । इयमुक्ता कुम्भिका निहन्ति नितरां हन्ति । कुम्भशब्दः स्त्रीलिङ्कोऽपि । तथा च श्रीहर्षः— 'उदस्य कुम्भीरथ शातकुम्भजाः ' इति ॥ ५७ ॥

#### अथ भिह्नका-

ऊर्वोरुपरि संस्थाप्य शुभे पादतले उमे । पद्मासनं भवेदेतत्सर्वपापप्रणाशनम् ॥ ५८ ॥

मस्राकुम्भकस्य पद्मासनपूर्वकमेवानुष्ठानात्तदादौ पद्मासन-माह—ऊर्वोरिति । उपर्युत्ताने शुभे शुद्धे उमे हे पादयोस्तले अधःप्रदेशौ ऊर्वोः संस्थाप्य सम्यक् स्थापयित्वा वसेत् । एतत्पद्मासनं भवेत् । कीदृशम् १ सर्वेषां पापानां प्रकर्षेण नाशनम् । अत्रोपरीत्यव्ययमुत्तानवाचकम् । तथा च कारकेषु मनोरमायाम् 'उपर्युपरिबुद्धीनाम्' इत्यत्रोपरिबुद्धीनामित्यस्योत्तानबुद्धीनामिति व्याख्यानं कृतम् ॥ ५८॥

> सम्यक्पद्मासनं बद्ध्वा समग्रीवोदरं सुधी: । मुखं संयम्य यत्नेन प्राणं घ्राणेन रेचयेत् ॥ ५९ ॥

भिक्षकाकुम्भकमाह — सम्यगिति । श्रीवा च उदरं च श्रीवोदरम् । प्राण्यक्रत्वादेकवद्भावः । समं श्रीवोदरं यस्य स समग्रीवोदरः सुस्थिता धीर्यस्य स सुधीः पद्मासनं सम्यक् स्थिरं बद्धा मुखं संयम्य संयतं कृत्वा यन्नेन प्रयन्नेन प्राणेन प्राणस्यैकतरेण रन्ध्रेण प्राणं शरीरान्तः स्थितं वायुं रेचयेत् ॥ ५९ ॥

# यथा लगति हत्कण्ठे कपालावधि सस्वनम् । वेगेन पूरयेचापि हत्पद्मावधि मारुतम् ॥ ६० ॥

रेचकप्रकारमाह—ययेति । हृच कण्ठश्च हृत्कण्ठं तिस्मिन् हृत्कण्ठे । समाहारद्वन्द्वः । कपालाविध कपालपर्यन्तं स्वनेन सहितं सस्वनं यथा स्यात्तथा येन प्रकारेण लगति प्राण इति शेषः । तथा रेचयेत् । हृत्यद्ममविधर्यस्मिन् कर्मणि तत् हृत्यद्माविध वेगेन तरसा मारुतं वायुं पूर्येत् । चापीति पादपूरणार्थम् ॥ ६० ॥

## पुनर्विरेचयेत्तद्वत्पूरयेच पुन: पुन: । यथैव लोहकारेण भस्ना वेगेन चाल्यते ॥ ६१ ॥

पुनरिति । तद्वत्पूर्ववत्पुनर्विरेचयेत्पुनः पुनः पूरयेचेत्यन्वयः । उक्तेऽर्थे दृष्टान्तमाह — यथैवेति । लोहकारेण लोहविकाराणां कर्त्रा भस्नाऽमेर्धमनसाधनीभृतं चर्म यथैव येन प्रकारेण वेगेन चाल्यते ॥ ६१ ॥

तथैव स्वज्ञरीरस्थं चालयेत्यवनं घिया । यदा श्रमो भवेदेहे तदा सूर्येण पूरयेत् ॥ ६२ ॥ यथोदरं भवेत्पूर्णमनिलेन तथा लघु ।

तथैव तेनैव प्रकारेण स्वश्ररारस्थं स्वश्ररारे स्थितं पवनं प्राणं धिया बुद्धचा चालयेत् । रेचकपूरकयोर्निरन्तरावर्तनेन चालनस्यावधिमाह—यदा श्रम इति । यदा यस्मिन्काले देहे शरीरे श्रमो रेचकपूरकयोर्निरन्तरावर्तनेनायासो भवेत्तदा तस्मिन्काले । यथा येन प्रकारेण पवनेन वायुना लघु क्षिप्रमेवोदरं पूर्णं भवेत्तथा तेन प्रकारेण सूर्यनाड्या पूरयेत् । 'लघु क्षिप्रमरं द्रुतम् ' इत्यमरः ॥ ६२ ॥

# धारयेन्नासिकां मध्यातर्जनीभ्यां विना दृढम् ॥६३॥

पूरकानन्तरं यत्कर्तव्यं तदाह—धारयेदिति । मध्यातर्जनीभ्यां मध्यमातर्जनीभ्यां विनाऽङ्गुष्ठानामिकाकनिष्ठिका-भिर्नासिकां दृढं धारयेत् । अङ्गुष्ठेन दक्षिणनासापुटं निरुध्यानामिकाकनिष्ठिकाभ्यां वामनासापुटं निरुध्य नासिकां दृढं गृह्वीयादित्यर्थः ॥ ६३ ॥

> विधिवत्कुम्भकं कृत्वा रेचयेदिडयाऽनिलम् । वातपित्तक्लेष्महरं शरीराग्निविवर्धनम् ॥ ६४ ॥

विधिवदिति । बन्धपूर्वकं कुम्भकं कृत्वेडया चन्द्र-नाड्याऽनिलं वायुं रेचयेत्। मस्त्राकुम्भकस्येयं परिपाटी। वामनासिकापुटं दक्षिणभुजानामिकाकनिष्ठिकाभ्यां निरुध्य दक्षिणनासिकापुटेन भस्त्रावद्वेगेन रेचकपूरकाः कार्याः । श्रमे जाते तेनैव नासापुटेन पूरकं कृत्वाऽङ्गुष्ठेन दक्षिणं नासापुटं निरुध्य यथाशक्ति कुम्भकं धारयेत्। पश्चादिडया रेचयेत्। पुनर्दक्षिणनासापुटमङ्गुष्ठेन निरुध्य वामनासिकापुटेन भस्ना-वज्झटिति रेचकपूरकाः कर्तव्याः। श्रमे जाते तेनैव नासिकापुटेन पूरकं कृत्वाऽनामिकाकनिष्ठिकाभ्यां वामनासिका-पुटं निरुध्य यथाशक्ति कुम्भकं कृत्वा पिङ्गलया रेचयेदित्येका रीतिः । वामनासिकापुटमनामिकाकनिष्ठिकाभ्यां दक्षिण-नासिकापुटेन पूरकं कृत्वा झटित्यङ्गुष्ठेन निरुध्य वामनासा-पुटेन रेचयेत्। एवं शतधा कृत्वा श्रमे जाते तेनैव पूरयेत्। बन्धपूर्वकं कृत्वेडया रेचयेत्। पुनर्दक्षिणनासापुटमङ्गुष्ठेन निरुध्य वामनासापुटेन पूरकं कृत्वा झटिति वामनासिका-पुटमनामिकाकनिष्ठिकाभ्यां निरुध्य पिक्कलया रेचयेद्गस्त्रावत्। पुनः पुनरेवं कृत्वा रेचकपूरकावृत्तिश्रमे जाते वामनासापुटेन कृत्वाऽनामिकाकनिष्ठिकाभ्यां धृत्वा कुम्भकं कृत्वा पिक्रलया रेचयेदिति द्वितीया रीतिः। भक्षिकागुणानाह-वातिपत्तेति । वातश्च पित्तं च श्रेष्मा च वातिपत्तश्चेष्माणस्तान्

हरतीति तादृशं शरीरे देहे योऽग्निर्जठरानलस्तस्य विशेषेण वर्धनं दीपनम् ॥ ६४ ॥

### कुण्डलीबोधकं क्षिप्रं पवनं सुखदं हितम् । ब्रह्मनाडीमुखेसंस्थकफाद्यगेलनाशनम् ॥ ६५ ॥

क्षिप्रं शीघ्रं कुण्डल्याः सुप्ताया बोधकं बोधकर्तृ पुनातीति पवनं पवित्रकारकं सुखं ददातीति सुखदं हितं त्रिदोष-हरत्वात्सर्वेषां हितं सर्वदा च हितं सर्वेषां कुम्भकानां सर्वदा हितत्वेऽपि सूर्यभेदनोज्जायिनावुष्णौ प्रायेण शीते हितौ। सीत्कारीशीतल्यो शीतले प्रायेणोप्णे हिते । भस्नाकुम्भकः समशीतोष्णः सर्वदा हितः सर्वेषां कुम्भकानां सर्वरोगहरत्वेऽपि सूर्यभेदनं प्रायेण वातहरम् । उज्जायी प्रायेण श्लेष्महरः । सीत्कारीशीतल्यौ प्रायेण पित्तहरे। भस्राख्यः कुम्भकः त्रिदोषहर इति बोध्यम् । ब्रह्मनाडी सुषुम्णा ब्रह्मप्रापकत्वात् । तथा च श्रुति:--- '' शतं चैका च हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्धान-मि नि:स्तैका । तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति विप्वङ्ङन्या उत्क्रमणे भवृन्ति " । तस्य मुखेऽप्रभागे संस्थः सम्यक् स्थितो यः कफादि-रूपोर्ज्यालः प्राणगतिप्रतिबन्धकस्तस्य नाशनं नाशकर्तृ ॥ ६५॥

> सम्यग्गात्रसमद्भूतग्रन्थित्रयविभेदकम् । विशेषेणैव कर्तव्यं भस्नाख्यं कुम्भकं त्विदम् ॥६६॥

सम्यग्द्दीभूतं गात्रं गात्रमध्ये सुषुम्णायामेव सम्यगुद्भूतं समुद्भूतं जातं यद्मन्थीनां त्रयं म्रन्थित्रयं ब्रह्ममन्थिविष्णुप्रन्थिरुद्रमन्थिरूपं तस्य विशेषेण भेदजनकम् । अत एव
इदं मस्ना इत्याख्या यस्येति मस्नाख्यं कुम्भकं तु विशेषेणैव
कर्तव्यम् , अवश्यकर्तव्यमित्यर्थः । सूर्यभेदनादयस्तु यथासंभवं
कर्तव्याः ॥ ६६ ॥

#### अथ भ्रामरी---

वेगाद्घोषं पूरकं भृङ्गनादं भृङ्गीनादं रेचकं मन्दमन्दम् । योगीन्द्राणामेवमभ्यासयोगा-चित्ते जाता काचिदानन्दलीला ॥ ६७ ॥

भ्रामरीकुम्भकमाह—वेगादिति । वेगात्तरसा घोषं सशब्दं यथा स्यात्तथा भृङ्गस्य भ्रमरस्य नाद इव नादो यस्मिन्कर्मणि तत्तथा पूरकं कृत्वा । भृङ्गचो भ्रमर्यस्तासां नाद इव नादो यस्मिन्कर्मणि यस्मिस्तत्तथा मन्दं मन्दं रेचकं कुर्यात् । पूरकानन्तरं कुम्भकस्तु भ्रामर्याः कुम्भकत्वादेव सिद्धो विशेषाच नोक्तः । पूरकरेचकयोस्तु विशेषोऽस्तीति तावेवोक्तौ । एवमुक्तरीत्याऽभ्यसनमभ्यासस्तस्य योगो युक्तिस्तस्माद्योगीन्द्राणां चित्ते काचिदनिर्वाच्या आनन्दे लीला कीडा आनन्दलीला जातोत्पन्ना भवति ॥ ६७ ॥

#### अथ मूर्च्छा—

पूरकान्ते गाढतरं बद्ध्वा जालंधरं शनै: । रेचयेन्मूच्छीनाख्येयं मनोमूच्छी सुखपदा ॥ ६८ ॥

मूर्च्छक्तिस्भकमाह—पूरकान्त इति । पूरकस्यान्तेऽवसाने-ऽतिशयेन गाढतरं जालंधराख्यं बन्धं बद्धा शनैर्मन्दं मन्दं रेचयेत् । इयं कुम्भिका मूर्च्छनाख्या मूर्च्छना इत्याख्या यस्या इति मूर्च्छनाख्या । कीदृशी १ मनो मूर्च्छयतीति मनोमुर्च्छा । एतेन मूर्च्छनाया विम्रहदर्शनपूर्वकं फलमुक्तम् । पुनः कीदृशी १ सुखमदा सुखं प्रददातीति सुखपदा ॥ ६८ ॥

#### अथ प्राविनी--

अन्तःभवर्तितोदारमारुतापूरितोदरः । पयस्यगाधेऽपि सुखात्छवते पद्मपत्रवत् ॥ ६९ ॥

ष्ठाविनीकुम्भकमाह—अन्तरिति । अन्तः शरीरान्तः प्रव-तितः पूरित उदारोऽतिशयितो यो मारुतः समीरस्तेना समन्ता-त्पूरितमुदरं येन स पुमानगाधेऽप्यतलस्पर्शेऽपि पयसि जले पद्मपुत्रवत्पद्मपत्रेण तुल्यं सुखादनायासात् स्रवते तरित गच्छिति ॥ ६९ ॥

> प्राणायामिस्त्रधा प्रोक्तो रेचपूरककुम्भकै: । सहित: केवलश्चेति कुम्भको द्विविधो मत: ॥ ७० ॥

अथ प्राणायामभेदानाह--प्राणायाम इति । प्राणस्य शरीरान्तःसंचारिवायोरायमनं निरोधनमायामः प्राणायामः । प्राणायामलक्षणमुक्तं गोरक्षनाथेन—' प्राणः स्वदेहजो वायुरा-यामस्तिनिरोधनम् ' इति । रेचकश्च पूरकश्च कुम्भकश्च तैर्भेदैस्त्रिधा त्रिप्रकारकः रेचकपाणायामः पूरकपाणायामः कुम्भकप्राणायामश्चेति । रेचकलक्षणमाह याज्ञवल्क्यः---' बर्हिर्यद्रेचनं वायोरुदराद्रेचकः स्पृतः ' इति । रेचकप्राणायाम-लक्षणम्—' निष्कम्य नासाविवरादशेषं प्राणं बहिः शून्यमि-वानिलेन । निरुध्य संतिष्ठति रुद्धवायुः स रेचको नाम महानिरोधः '। पूरकलक्षणम्—' बाह्यादापूरणं वायोरुदरे पूरको हि सः '। पूरकप्राणायामलक्षणम्— 'बाह्ये स्थितं प्राणपुटेन वायुमाक्रुप्य तेनैव शनैः समन्तात् । नाडीश्च सर्वाः परिपूरयेद्यः स पूरको नाम महानिरोधः '। कुम्भकलक्षणम्—' संपूर्य कुम्भवद्वायोधीरणं कुम्भको भवेत् '। अयं कुम्भकस्तु पूरक-प्राणायामादभिन्नः । भिन्नस्तु — ' न रेचको नैव च पूरकोऽत्र नासापुटे संस्थितमेव वायुम् । सुनिश्चलं घारयते क्रमेण कुम्भास्त्र्यमेतत्प्रवदन्ति तज्ज्ञाः ' । अथ प्रकारान्तरेण प्राणायामं विभजते—सहित इति । कुम्भको द्विविधः सहितः केवरुश्चेति । मतोऽभिमतो योगिनामिति शेषः । तत्र सहितो द्विविध: -- रेचकपूर्वकः कुम्भकपूर्वकश्च। तदुक्तम् -- ' आरे-

च्यापूर्य वा कुर्यात्स वै सहितकुम्भकः '। तत्र रेचकपूर्वको रेचकप्राणायामादिभन्नः। पूरकपूर्वकः कुम्भकः पूरकप्राणायामाद-भिन्नः। केवलकुम्भकः कुम्भकप्राणायामादिभन्नः। प्रागुक्ताः सूर्यभेदनादयः पूरकपूर्वकस्य कुम्भकस्य भेदा ज्ञातव्याः॥७०॥

## यावत्केवलसिद्धिः स्यात्सिहतं तावदभ्यसेत् । रेचकं पूरकं मुक्त्वा सुखं यद्वायुधारणम् ॥ ७१ ॥

सहितकुम्भकाभ्यासस्याविधमाह — याविदिति । केवलस्य केवलकुम्भकस्य सिद्धिः केवलसिद्धिर्यावत्पर्यन्तं स्यात्तावत्पर्यन्तं सिद्धिः केवलसिद्धिर्यावत्पर्यन्तं स्यात्तावत्पर्यन्तं सिद्धतकुम्भकं सूर्यभेदादिकमभ्यसेदनुतिष्ठेत् । सुषुम्णाभेदानन्तरं यदा सुषुम्णान्तर्घटशब्दा भवन्ति तदा केवलकुम्भकः सिध्यति । तदनन्तरं सिद्धतकुम्भका दश विंशतिर्वा कार्याः । अशीति-संख्यापूर्तिः केवलकुम्भकैरेव कर्तव्या । सित सामर्थ्ये केवलकुम्भका अशीतेरिधकाः कार्याः । केवलकुम्भकस्य लक्षणमाह — रेचकमिति । रेचकं पूरकं मुक्त्वा त्यक्त्वा सुखमनायासं यथा स्यात्तथा वायोर्धारणं वायुधारणं यत् ॥ ७१ ॥

# प्राणायामोऽयमित्युक्तः स वै केवलकुम्भकः । कुम्भके केवले सिद्धे रेचपूरकवर्जिते ॥ ७२ ॥

स वा इति । मिश्रितः केवलकुम्भकः प्राणायाम इत्ययमुक्तः । केवलं प्रशंसन्ति—केवल इति । रेचो रेचकः रेचश्च पूरकश्च रेचपूरको ताभ्यां वर्जिते रहिते केवले कुम्भके सिद्धे सित ॥ ७२ ॥

न तस्य दुर्लभं किंचित्त्रिषु लोकेषु विद्यते । शक्तः केवलकुम्भेन यथेष्टं वायुधारणात् ॥ ७३ ॥

नेति । तस्य योगिनस्त्रिषु लोकेषु दुर्लमं दुष्प्रापं किंचि-त्किमिप यथेष्टं यथेच्छं वायोधीरणं वाऽपि न विद्यते तस्य सर्वे सुलभित्यर्थः । शक्त इति । केवलकुम्भकेन कुम्भ-काभ्यासेन शक्तः समर्थो यथेष्टं यथेच्छं वायोधीरणं तस्मा-द्वायुधारणात् ॥ ७३ ॥

> राजयोगपदं चापि लभते नात्र संशयः। कुम्भकात्कुण्डलीबोधः कुण्डलीबोधतो भवेत्।। ७४।।

राजयोगपदं राजयोगात्मकं पदं लभते । अत्र संशयो न । निश्चितमेतिदत्यर्थः । कुम्भकाभ्यासस्य परम्परया कैवल्यहेतु-त्वमाह-—कुम्भकादिति । कुम्भकात्कुम्भकाभ्यासात्कुण्डल्याधार-शक्तिस्तस्या बोधो निद्राभङ्गो भवेत् । कुण्डल्या बोधः कुण्डलीबोधस्तस्मात्कुण्डलीबोधतः ॥ ७४ ॥

अनर्गला सुषुम्णा च इटसिद्धिश्च जायते । इटं विना राजयोगो राजयोगं विना इटः । न सिध्यति ततो युग्ममा निष्पत्तेः समभ्यसेत् ॥७५॥

सुषुम्णा मध्यनाड्यनर्गला कफाद्यर्गलरहिता भवेत् । हठस्य हठाभ्यासस्य सिद्धिः प्रत्याहारादिपरम्परया कैवल्यरूपा सिद्धिर्जायते । हठयोगराजयोगसाधनयोः परस्परोपकार्योपकार-कत्वमाह—हठं विनेति । हठं हठयोगं विना राजयोगो न सिध्यति राजयोगं विना हठो न सिध्यति ततोऽन्यतरस्य सिद्धिर्नास्ति । तस्मान्निप्पत्तिं राजयोगसिद्धिमा मर्यादीकृत्य या निप्पत्तिस्तस्या राजयोगसिद्धिपर्यन्तं युग्मं हठयोगराज-योगद्वयमभ्यसेदनुतिष्ठेत् । हठातिरिक्ते साक्षात्परम्परया वा राजयोगसाधनेऽत्र राजयोगशब्दः, जीवनसाधने लाङ्गले जीवनशब्दप्रयोगवत् । राजयोगसाधनं चतुर्थोपदेशे वक्ष्य-माणमुन्मनीशांभवीमुद्रादिरूपमपरोक्षानुभूतावुक्तं पश्चदशाङ्गरूपं दशाङ्गरूपं च, वाक्यसुधायामुक्तं दृश्यानुविद्धादिरूपं च ॥ ७५ ॥

## कुम्भकप्राणरोधान्ते कुर्याचित्तं निराश्रयम् । एवमभ्यासयोगेन राजयोगपदं त्रजेत् ॥ ७६ ॥

्हठाभ्यासाद्राजयोगप्राप्तिप्रकारमाह—कुम्भकेति । कुम्भकेन प्राणस्य यो रोधस्तस्यान्ते मध्ये चित्तमन्तःकरणं निराश्रयं कुर्यात् । संप्रज्ञातसमाधी जातायां ब्रह्माकारस्थितेः परं वैराग्येण विलयं कुर्यादित्यर्थः । एवमुक्तरीत्याऽभ्यासस्य योगो युक्तिस्तेन । 'योगः संनहनोपायध्यानसंगतियुक्तिषु' इति कोशः । राज-योगपदं राजयोगात्मकं पदं व्रजेत्प्राप्नुयात् ॥ ७६ ॥

> वपुःकृशत्वं वदने प्रसम्नता नादस्फुटत्वं नयने सुनिर्मले। अरोगता बिन्दुजयोऽग्निदीपनं नाडीविशुद्धिईटसिद्धिलक्षणम्॥ ७७॥

हठिसिद्धिज्ञापकमाह—वपुःक्रशत्विमिति । वपुषो देहस्य क्रशत्वं कार्य्ये वदने मुखे प्रसन्नता प्रसादो नादस्य ध्वनेः स्फुटत्वं प्राकटचं नयने नेत्रे सुष्ठु निर्मले अरोगस्य भावोऽरोगता आरोग्यं बिन्दोर्धातोर्जयः क्षयाभावरूपः अग्नेरुदर्यस्य दीपनं दीप्तिर्नाडीनां विशेषेण शुद्धिर्मलापगमः एतद्धठस्य हठाभ्यास-सिद्धेर्भाविन्या लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणम् ॥ ७७ ॥

इति हठप्रदीपिकायां द्वितीयोपदेश: ॥ २ ॥

इति श्रीहठप्रदीपिकाव्याख्यायां ज्योतस्नाभिधायां ब्रह्मानन्दऋतायां द्वितीयोपदेशः॥ २॥

# तृतीयोपदेशः।

सञ्जैलवनधात्रीणां यथाऽऽधारोऽहिनायकः । सर्वेषां योगतन्त्राणां तथाऽऽधारो हि कुण्डली ॥१॥

अथ कुण्डल्याः सर्वयोगाश्रयत्वमाह—सशैलेति । शैलश्च वनानि च शैलवनानि तैः सह वर्तमानाः सशैलवनास्ताश्च ता धात्र्यश्च भूमयस्तासाम् । धात्र्या एकत्वेऽिष देशभेदाद्भेद-मादाय बहुवचनम् । अहीनां सर्पाणां नायको नेताऽिहनायकः शेषो यथा यद्वदाधार आश्रयस्तथा तद्वत् सर्वेषां योगस्य तन्त्राणि योगतन्त्राणि योगोपायास्तेषां कुण्डल्याधार-शक्तिराश्रयः । कुण्डलीबोधं विना सर्वयोगोपायानां वैय-ध्यादिति भावः ॥ १ ॥

> सुप्ता गुरुमसादेन यदा जागर्ति कुण्डली । तदा सर्वाणि पद्मानि भिद्यन्ते ग्रन्थयोऽपि च ॥२॥

कुण्डलीबोधस्य फलमाह द्वाभ्याम्—सुप्तेति । सुप्ता कुण्डली गुरोः प्रसादेन यदा जागर्ति बुध्यते तदा सर्वाणि पद्मानि षट्चकाणि भिद्यन्ते भिन्नानि भवन्ति । प्रन्थयोऽपि च ब्रह्मप्रन्थिविष्णुप्रन्थिरुद्रप्रन्थयो भिद्यन्ते भेदं प्राप्नुवन्तीत्य-न्वयः ॥ २ ॥

## प्राणस्य ग्र्न्यपदवी तदा राजपथायते । तदा चित्तं निरालम्बं तदा कालस्य वश्चनम् ॥ ३ ॥

प्राणस्येति । तदा शून्यपदवी सुषुम्णा प्राणस्य वायो राज्ञां पन्था राजपथं राजपथिमवाचरित राजपथायते राज-मार्गायते । सुखेन गमनसंभवात् । तदा चित्तमालम्बनमा-श्रयस्तस्मान्निर्गतं निरालम्बं निर्विषयं भवति । तदा कालस्य मृत्योर्वञ्चनं प्रतारणं भवति ॥ ३ ॥

### सुषुम्णा शून्यपदवी ब्रह्मरन्ध्रं महापथ: । इमशानं शांभवी मध्यमार्गश्चेत्येकवाचकाः ॥ ४ ॥

सुषुम्णापर्यायानाह — सुषुम्णेति । इत्युक्ताः शब्दा एकस्य एकार्थस्य वाचकाः एकवाचकाः । पर्याया इत्यर्थः । स्पष्टः श्लोकार्थः ॥ ४ ॥

# तस्मात्सर्वप्रयत्नेन प्रबोधियतुमीश्वरीम् । ब्रह्मद्वारमुखे सुप्तां मुद्राभ्यासं समाचरेत् ॥ ५ ॥

तस्मादिति । यस्मात्कुण्डलीबोधेनैव षट्चक्रभेदादिकं भवति तस्मात्सर्वप्रयक्षेन सर्वेण प्रयक्षेन ब्रह्म सिचदानन्दलक्षणं तस्य द्वारं प्रास्युपायः सुषुम्णा तस्या मुखेऽप्रभागे मुखेन सुषुम्णाद्वारं पिधाय सुप्तामीश्वरीं कुण्डलीं प्रबोधियतुं प्रकर्षेण बोधियतुं मुद्राणां महामुद्रादीनामभ्यासमावृत्तिं समाचरेत्सम्यगाचरेत् ॥५॥

> महामुद्रा महावन्थो महावेथश्च खेचरी । उड्यानं मूलबन्धश्च बन्धो जालंधराभिधः ॥ ६ ॥ करणी विपरीताख्या बज्रोली शक्तिचालनम् ।

मुद्रा उद्दिशति—महामुद्रेत्यादिना सार्धेन। सार्धार्थः स्पष्टः॥६॥

इदं हि मुद्रादशकं जरामरणनाशकम् ॥ ७ ॥

मुद्राफलमाह सार्धद्वाभ्याम्—इदिमिति । इद्मुक्तं मुद्राणां दशकं जरा च मरणं च जरामरणे तयोनीशनं निवारकम् ॥७॥

> आदिनाथोदितं दिव्यमष्टैश्वर्यप्रदायकम् । बङ्घभं सर्वेसिद्धानां दुर्छभं मरुतामपि ॥ ८ ॥

आदिनाथेन शंभुनोदितं कथितम् । दिवि भवं दिव्य-मुत्तमम् अष्टौ च तान्यैश्वर्याणि चाष्टैश्वर्याणि अणिममहिम-गरिमछिमप्राप्तिप्राकाम्येशताविशताख्यानि । तत्राणिमा संक-रूपमात्रेण प्रकृत्यपगमे परमाणुवदेहस्य स्क्ष्मता । १ । महिमा प्रकृत्यपूरेणाकाशादिवन्महद्भावः । २ । गरिमा लघुतरस्यापि तूलादेः पर्वतादिवद्गुरुभावः। ३। लघिमा गुरुतरस्यापि पर्वतादेस्तूलादिवल्लघुभावः। ४। प्राप्तिः सर्वभावसांनिध्यम्। यथा भूमिस्थ एवाङ्गुल्यग्रेण स्पृशित चन्द्रभसम्। ५। प्राकाम्यमिच्छानभिघातः। यथा उदक इव भूमौ निमज्जत्युन्मज्जति च।६। ईशता भूतभौतिकानां प्रभवाप्ययसंस्थानविशेषसामर्थ्यम्। ७। विशत्वं भूतभौतिकानां स्वाधीनकरणम्। ८। तेषां प्रदायकं प्रकर्षेण ददातीति तथा तं सर्वे च ते सिद्धाश्च कपिलादयस्तेषां वल्लभं प्रियं मरुतां देवानामपि दुर्लभं दुष्प्रापं किमुतान्येषामित्यर्थः॥ ८॥

#### गोपनीयं पयत्नेन यथा रत्नकरण्डकम् । कस्यचित्रेव वक्तव्यं कुलस्त्रीसुरतं यथा ।। ९ ।।

गोपनीयमिति । प्रयत्नेन प्रकृष्टेन यत्नेन गोपनीयम् । गोप-नीयत्वे दृष्टान्तमाह—यथेति । रत्नानां हीरकादीनां करण्डकं रत्न-करण्डकं यथा येन प्रकारेण गोप्यते तद्वत् । कस्यापि जनमात्रस्य यद्वा कस्यापि ब्रह्मणोऽपि नैव वाच्यं किमुतान्यस्य । तत्र दृष्टान्तः—कुलस्त्रियाः सुरतं कुलस्त्रीसुरतं संगमनं यथा यद्वत् ॥

#### अथ महामुद्रा---

पादमूलेन वामेन योनि संपीड्य दक्षिणम् । प्रसारितं पदं कृत्वा कराभ्यां धारयेद् दृ हुम् ॥१०॥ मुद्रादिषु प्रथमोद्दिष्टत्वेन महामुद्रां तावदाह—पादमूरुंनेति। वामेन सन्येन पादस्य मूरुं पादमूरुं पार्ष्णिस्तेन पादमूरुंन वामपादपार्ष्णिनेत्यर्थः। योनि योनिस्थानं गुदमेद्रयोर्मध्यभागं संपीड्याकुञ्चितवामपादपार्ष्णिना योनिस्थानं दृढं संयोज्येत्यर्थः। दक्षिणं सन्येतरं पदं चरणं प्रसारितं भूमिसंरुमपार्ष्णिकमूर्ध्वाङ्-गुरुकं दण्डवत्कृत्वा कराभ्यां संप्रदायाकुञ्चितकरतर्जनीभ्यां दृढं गाढं धारयेदङ्गुष्टप्रदेशे गृह्णीयात्॥ १०॥

> कण्ठे बन्धं समारोप्य धारयेद्वायुमूर्ध्वतः । यथा दण्डहतः सर्पो दण्डाकारः प्रजायते ॥ ११ ॥

कण्ठे कण्ठदेशे बन्धनं सम्यगारोप्य कृत्वा । जालंधरबन्धं कृत्वेत्यर्थः । वायुं पवनम्ध्वेत उपिर सुषुम्णायां धारयेत् । अनेन मूलबन्धः सूचितः । स तु योनिसंपीडनेन जिह्नाबन्धनेन चिरतार्थ इति सांप्रदायिकाः । यथा दण्डेन हतस्ताडितो दण्डहतः सर्पः कुण्डली दण्डाकारः दण्डस्याकार इवाकारो यस्य स तादृशः । कुण्डलाकारं त्यक्त्वा सरल इत्यर्थः । प्रकर्षेण जायते भवति ॥ ११ ॥

> ऋज्बीभूता तथा शक्तिः कुण्डली सहसा भवेत् । तदा सा मरणावस्था जायते द्विपुटाश्रया ॥ १२ ॥

तथा कुण्डल्याधारशक्तिः सहसा शीघ्रमेव ऋज्वी संपद्यते तथाभूता ऋज्वीभूता सरला भवेत्। तदा सेति। द्वे पुटे इडापिङ्गले आश्रयो यस्याः सा मरणावस्था जायते। कुण्डलीबोधे सित सुषुम्णायां प्रविष्टे प्राणे द्वयोः प्राणिवयोगात्॥ १२॥

ततः शनैः शनैरेव रेचयेश्वैव वेगतः । इयं खळु महाम्रद्रा महासिद्धैः पदर्शिता ॥ १३ ॥

ततस्तदनन्तरं शनैः शनैरेव रेचयेत् । वायुमिति संबध्यते । वेगतस्तु वेगान्न रेचयेत् । वेगतो रेचने बलहानिप्रसङ्गात् । खल्विति वाक्यालंकारे । इयं महासुद्रा महासिद्धैरादिनाथादिभिः प्रदर्शिता प्रकर्षेण दर्शिता ॥ १३ ॥

> महाक्रेशादयो दोषाः क्षीयन्ते मरणादयः । महामुद्रां च तेनैव वदन्ति विबुधोत्तमाः ॥ १४ ॥

महामुद्राया अन्वर्थत्वमाह—महान्तश्च ते क्केशाश्च महाक्केशा अविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः पञ्च त आदयो येषां ते तत्कार्याणां शोकमोहादीनां ते दोषाः क्षीयन्ते । मरणमादिर्येषां जरादीनां तेऽपि च क्षीयन्ते नश्यन्ति । यतस्तेनैव हेतुना विशिष्टा बुधा विबुधास्तेषूत्तमा विबुधोत्तमा महामुद्रां वदन्ति । महाक्केशान्मरणादीश्च दोषान्मुद्रयति शमयतीति महामुद्रेति व्युत्पत्तेरित्य्र्थः ॥ १४ ॥

## चन्द्राङ्गे तु समभ्यस्य सूर्याङ्गे पुनरभ्यसेत् । यावत्तुल्या भवेत्संख्या ततो मुद्रां विसर्जयेत् ॥१५॥

महामुद्राभ्यासकममाह—चन्द्राङ्ग इति । चन्द्रेण चन्द्र-नाडचोपलक्षितमङ्गं चन्द्राङ्गं तस्मिन् चन्द्राङ्गे वामाङ्गे। तुशब्दः पादपूरणे । सम्यगभ्यस्य सूर्येण पिङ्गलयोपलक्षितमङ्गं सूर्याङ्गं तस्मिन् सूर्याङ्गे दक्षाङ्गे पुनर्वामाङ्गाभ्यासानन्तरं यावद्यावत्कालपर्यन्तं तुल्या वामाङ्गे कुम्भकाभ्याससंख्यासमा संख्या भवेत्तावदभ्यसेत्। ततः संख्यासाम्यानन्तरं मुद्रां महामुद्रां विसर्जयेत् । अत्रायं क्रमः — आकुञ्चितवामपादपार्षण योनिस्थाने संयोज्य प्रसारितदक्षिणपादाङ्गुष्ठमाकुञ्चिततर्जनी-भ्यां गृहीत्वाऽभ्यासो वामाङ्गेऽभ्यासः । अस्मिन्नभ्यासे पूरितो वायुर्वामाङ्गे तिष्ठति । आकुञ्चितदक्षपादपार्ष्णि योनिस्थाने प्रसारितवामपादाङ्गुष्ठमाकुञ्चिततर्जनीभ्यां गृही-त्वाऽभ्यासो दक्षाङ्गेऽभ्यासः । अस्मिन्नभ्यासे पूरितो वायुर्दक्षाङ्गे तिष्ठति ॥ १५ ॥

न हि पथ्यमपथ्यं वा रसाः सर्वेऽपि नीरसाः ।
 अपि भ्रुक्तं विषं घोरं पीयूषिव जीर्यति ॥ १६ ॥

महामुद्रागुणानाह त्रिभिः—न हीति । हि यस्मान्महा-मुद्राभ्यासिन इत्यध्याहारः । पथ्यमपथ्यं वा न । पथ्यापथ्य- विचारो नास्तीत्यर्थः । तस्मात्सर्वे मुक्ता रसाः कट्टम्लादयो जीर्यन्त इति विभक्तिविपरिणामेनान्वयः । नीरसा निर्गतो रसो येभ्यस्ते यातयामाः पदार्था जीर्यन्ते । घोरमिति दुर्धरं मुक्तमन्नं विषं क्ष्वेडमपि पीयूषमिवामृतमिव जीर्यति जीणे भवति । किमुतान्यदिति भावः ॥ १६ ॥

# क्षयकुष्टगुदावर्तगुल्माजीर्णपुरोगमाः । तस्य दोषाः क्षयं यान्ति महामुद्रां तु योऽभ्यसेत् ॥

यः पुमान् महामुद्रामभ्यसेत्तस्य क्षयो राजरोगः कुष्ठगुदा-वर्तगुल्मा रोगविशेषाः । अजीर्णे भुक्तान्नापरिपाकस्तानि पुरोगमान्यग्रेसराणि येषां महोदरज्वरादीनां तथा तादृशा दोषा दोषजनिता रोगाः क्षयं नाशं यान्ति प्रामुवन्ति ॥ १७॥

# कथितेयं महाम्रद्रा महासिद्धिकरी तृणाम् । गोपनीया मयत्नेन न देया यस्य कस्यचित् ॥ १८॥

महामुद्रामुपसंहरन् तस्या गोप्यत्वमाह—कथितेति । इयमेषा महामुद्रा कथितोक्ता । मयेति शेषः । कीदृशी ? नृणामभ्यसतां नराणां महत्यश्च ताः सिद्धयश्चाणिमाद्यास्तासां करी कत्रीयम् । प्रकृष्टो यतः प्रयत्नस्तेन प्रयत्नेन गोपनीया गोपनार्हा यस्य कस्यचिद्यस्य कस्याप्यनिधकारिणः । संबन्ध-सामान्ये षष्टी । न देया दातुं योग्या न भवतीत्यर्थः ॥ १८॥

#### अय महाबन्ध:---

#### पार्षिण वामस्य पादस्य योनिस्थाने नियोजयेत् । वामोरूपरि संस्थाप्य दक्षिणं चरणं तथा ॥ १९ ॥

महाबन्धमाह—पार्षिणमिति । वामस्य सव्यस्य पादस्य चरणस्य पार्षिणं गुल्फयोरधोभागम् । 'तद्ग्रन्थी गुल्फो पुमान् पार्षिणस्तयोरधः' इत्यमरः । योनिस्थाने गुदमेढ्योरन्तराले नियोजयेन्नितरां योजयेत् । वामः सव्यो य ऊरुस्तस्योपरि दक्षिणं चरणं पादं संस्थाप्य सम्यक् स्थापयित्वा । तथाशब्दः पादपूरणे ॥ १९ ॥

## पूरियत्वा ततो वायुं हृदये चुबुकं दृढम् । निष्पीड्य वायुमाकुञ्चय मनोमध्ये नियोजयेत् ॥२०॥

पूरियत्वेति । ततस्तदनन्तरं वायुं पूरियत्वा हृदये चुबुकं हृदं निष्पीड्य गाढं संस्थाप्य । एतेन जालंधरबन्धः प्रोक्तः । योनि गुदमेद्योरन्तरालमाकुञ्चच । अनेन मूलबन्धः सूचितः । स तु जिह्वाबन्धेन गतार्थत्वान्न कर्तव्यः । मनः स्वान्तं मध्ये मध्यनाड्यां नियोजयेत्प्रवर्तयेत् ॥ २०॥

धारियत्वा यथाञ्चक्ति रेचयेदनिलं शनैः । सन्याङ्गे तु समभ्यस्य दक्षाङ्गे पुनरभ्यसेत् ॥ २१ ॥ धारियत्वेति । शक्तिमनतिकम्य यथाशक्ति धारियत्वा कुम्भियत्वा शनैर्मन्दं मन्दमनिलं वायुं रेचयेत् । सव्याङ्गे वामाङ्गे समभ्यस्य सम्यगावर्त्य दक्षाङ्गे दक्षिणाङ्गे पुनर्यावत्तुल्या-मेव संख्यां तावदभ्यसेत् ॥ २१ ॥

> मतमत्र तु केषांचित्कण्ठबन्धं विवर्जयेत् । राजदन्तस्थजिहायां बन्धः शस्तो भवेदिति ॥ २२ ॥

अथ जालंधरबन्धे कण्ठसंकोचस्यानुपयोगमाह—मतिमिति ।
केषांचित्त्वाचार्याणामिदं मतम् । किं तिदत्याह—अत्र जालंधरबन्धे कण्ठस्य बन्धनं बन्धः । संकोचस्तं विवर्जयेद्विशेषेण
वर्जयेत् । कुतः ? यतो दन्तानां राजानो दन्तराजाः राजदन्ता
राजदन्तेषु तिष्ठन्तीति राजदन्तस्था राजदन्तस्था चासो जिह्वा
च तस्यां राजदन्तस्थिजिह्वायां बन्धस्तदुपरिभागस्य संबन्धः
शस्तः । कण्ठाकुञ्चनापेक्षया प्रशस्तो भवेदिति हेतोः ॥ २२ ॥

अयं तु सर्वनाडीनामूर्ध्वगतिनिरोधकः । अयं खल्ज महाबन्धो महासिद्धिपदायकः ॥ २३ ॥

अयं त्विति । अयं तु राजदन्तस्थिजिह्वायां बन्धस्तु सर्वाश्च ता नाड्यश्च सर्वनाडचो द्वासप्ततिसहस्रसंख्याकास्तासां सुषु-म्णातिरिक्तानामूर्ध्वमुपरि वायोगीतिरूर्ध्वगतिस्तस्या निरोधकः प्रतिबन्धकः । एतेन 'बधाति हि सिराजालम् ' इति जालंधरोक्तं फलमनेनैव सिद्धमिति स्चितम् । महाबन्धस्य फलमाह—अयं खिल्विति । अयमुक्तः खल्ज प्रसिद्धः महासिद्धीः प्रकर्षेण ददातीति तथा ॥ २३ ॥

#### कालपाश्चमहावन्थविमोचनविचक्षणः । त्रिवेणीसंगमं धत्ते केदारं प्रापयेन्मनः ॥ २४ ॥

कालस्य मृत्योः पाशो वागुरा तेन यो महाबन्धो बन्धनं तस्य विशेषेण मोचने मोक्षणे विचक्षणः प्रवीणः । तिसृणां नदीनां वेणी समुदायः स एव संगमः प्रयागस्तं धत्ते विधत्ते । केदारं भ्रुवोर्मध्ये शिवस्थानं केदारशब्दवाच्यम् । तं मनः स्वान्तं प्रापयेत् । 'गतिबुद्धि—' इत्यादिना अणी कर्तुर्मनसो णो कर्मत्वम् ॥ २४ ॥

### रूपलावण्यसंपन्ना यथा स्त्री पुरुषं विना । महामुद्रामहावन्धौ निष्फलौ वेधवर्जितौ ॥ २५ ॥

महावेधं वक्तुमादौ तस्योत्कर्ष तावदाह— रूपेति । रूपं सौन्दर्य चश्चःप्रियो गुणो लावण्यं कान्तिविशेषः । तदुक्तम्— ' मुक्ताफलेषु च्छायायास्तरल्प्त्वमिवान्तरम् । प्रतिभाति यदक्केषु त्रह्मावण्यमिहोच्यते ॥ ' इति । ताभ्यां संपन्ना विशिष्टा स्त्री युवती पुरुषं भर्तारं विना यथा यादशी निष्फला तथा महामुद्रा च महाबन्धश्च तौ वेधेन महावेधेन विनाऽपि । 'प्रत्ययपूर्वोत्तरपदयोर्लोपो वक्तव्यः ' इति भाष्यकारोक्तेर्म-हच्छब्दस्य लोपः। वर्जितौ रहितौ निष्फलौ व्यर्था-वित्यर्थः॥ २५॥

#### अथ महावेध:---

महाबन्धस्थितो योगी कृत्वा पूरकमेकधी: । वायूनां गतिमावृत्य निभृतं कण्ठमुद्रया ॥ २६ ॥

महावेधमाह—महाबन्धेति । महाबन्धे महाबन्धमुद्रायां स्थितो महाबन्धस्थितः, एका एकाम्रा धीर्यस्य स एकाम्र-धीर्योगी योगाभ्यासी पूरकं नासापुटाभ्यां वायोर्ग्रहणं कृत्वा कण्ठे मुद्रा कण्ठमुद्रा तया जालंधरमुद्रया वायूनां प्राणादीनां गतिमूर्ध्वाधोगमनादिरूपां निभृतं निश्चलं यथा मवति तथाऽऽवृत्य निरुध्य कुम्भकं कृत्वेत्यर्थः ॥ २६॥

समहस्तयुगो भूमौ स्फिचौ संताडयेच्छनै: । पुटद्वयमतिकम्य वायुः स्फुरति मध्यगः ॥ २७ ॥

समहस्तेति । भूमौ भुवि हस्तयोर्युगं हस्तयुगं समं हस्तयुगं यस्य स समहस्तयुगः भूमिसंलम्नतलो सरलो हस्तो यस्य ताद्दशः सिन्नत्यर्थः । स्फिचौ कटिप्रोथौ । 'स्नियां स्फिचौ कटिप्रोथौ' इत्यमरः । भूमिसंलम्नतल्योर्हस्तयोरवलम्बनेन योनिस्थानसंलग्नपार्ष्णिना वामपादेन सह भूमेः किंचिदुत्थापितौ शनैर्मन्दं संताडयेत्सम्यक्ताडयेत्। भूमावेव पुटयोर्द्वयमिडा-पिक्कलयोर्युग्ममितकम्योल्लङ्ख्य मध्ये सुषुम्णामध्ये गच्छतीति मध्यगो वायुः स्फुरति ॥ २७ ॥

## सोमसूर्याग्निसंबन्धो जायते चामृताय वै । मृतावस्था सम्रत्पन्ना ततो वायुं विरेचयेत् ॥ २८ ॥

सोमश्च सूर्यश्चामिश्च सोमसूर्यामयः सोमसूर्यामिशब्दैस्तद-विष्ठिता नाड्य इडापिङ्गलासुषुम्णा प्राह्यास्तेषां संबन्धः। तद्वायुसंबन्धात्तेषां संबन्धः, अमृताय मोक्षाय जायते। वै इति निश्चयेऽव्ययम्। मृतस्य प्राणवियुक्तस्यावस्था मृतावस्था समुत्पन्ना भवति। इडापिङ्गलयोः प्राणसंचारा-भावात्। ततस्तदनन्तरं वायुं विरेचयेन्नासिकापुटाभ्यां शनै-स्त्यजेत्॥ २८॥

महावेधोऽयमभ्यासान्महासिद्धिप्रदायकः । वलीपलितवेपघ्नः सेव्यते साधकोत्तमैः ॥ २९ ॥

महावेध इति । अयं महावेधोऽभ्यासात्पुनः पुनरावर्तनान्महा-सिद्धयोऽणिमाद्यास्तासां प्रदायकः प्रकर्षेण समर्पकः । वली जरया चर्मसंकोचः पलितं जरसा केशेषु शौक्ल्यं वेपः कम्पस्तान्हन्तीति वलीपलितवेपन्नः । अत एव साधकेष्व-भ्यासिषूत्तमाः साधकोत्तमास्तैः सेव्यतेऽभ्यस्यत इत्यर्थः ॥२९॥

## एतत्त्रयं महागुह्यं जरामृत्युविनाशनम् । विद्वद्विद्वतरं चैव द्यणिमादिगुणप्रदम् ॥ ३० ॥

महामुद्रादीनां तिस्रणामितगोप्यत्वमाह—एतदिति । एत-त्त्रयं महामुद्रादित्रयं महागुह्यमितरहस्यम् । अत्र हेतुगर्भाणि विशेषणानि—हि यस्माज्जरा वार्द्धकं मृत्युश्चरमः प्राणदेहिवयोगः तयोर्विशेषेण नाशनं वहेर्जाठरस्य वृद्धिदीप्तिस्तस्याः करं कर्तृ अणिमा आदियेषां तेऽणिमादयस्ते च ते गुणाश्च तान्प्रकर्षेण ददातीत्यणिमादिगुणप्रदम् । चकार आरोग्यबिन्दुजयादिसमुच-यार्थः । एवशब्दोऽवधारणार्थः ॥ ३०॥

> अष्टघा क्रियते चैव यामे यामे दिने दिने । पुण्यसंभारसंघायि पापौघभिदुरं सदा । सम्यक्तिक्षावतामेवं स्वल्पं प्रथमसाधनम् ॥ ३१ ॥

अधैतत्त्रयस्य पृथक्साधनविशेषमाह—अष्टधेति । दिने दिने प्रतिदिनम् । यामे यामे प्रहरे प्रहरे । पौनःपुन्ये द्विर्वचनम् । अष्टभिः प्रकारैरष्टधा कियते । चशब्दोऽवधारणे । एतत्त्रय-मित्यत्रापि संबध्यते । कीदशम् १ पुण्यानां संभारः समूहस्तस्य संधायि विधायि । पुनः कीदृशम् ? पापानामोघः पूरः समूह इति यावत् । तस्य भिदुरं कुलिशिमिव नाशनं सदा सर्वदा यदाऽभ्यस्तं तदैव पापनाशनम् । सम्यक् सांप्रदायिकी शिक्षा गुरूपदेशो विद्यते येषां ते तथा । एवं दिने दिने यामे यामेऽष्टघेत्युक्त-रीत्या पूर्वसाधनं स्वल्पस्वल्पमेव कार्यम् ॥ ३१ ॥

#### अथ खेचरी--

कपालकुहरे जिहा प्रविष्टा विपरीतगा । भुवोरन्तर्गता दृष्टिर्गुद्रा भवति खेचरी ॥ ३२ ॥

खेचरीं विवक्षुरादौ तत्स्वरूपमाह — कपालेति । कपाले म् भि कुहरं सुषिरं तस्मिन्कपालकुहरे विपरीतं प्रतीपं गच्छतीति विपरीतगा पराङ्मुस्वीभूता जिह्वा रसना स्यात् । भ्रुवोरन्तर्गता भ्रुवोर्मध्ये प्रविष्टा दृष्टिर्दर्शनं स्यात् । सा खेचरीमुद्रा भवति । कपालकुहरे जिह्वाप्रवेशपूर्वकं भ्रुवोरन्तर्दर्शनं खेचरीति लक्षणं सिद्धम् ॥ ३२ ॥

छेदनचालनदोहैः कलां क्रमेणाथ वर्धयेत्तावत् । सा यावद् भ्रूमध्यं स्पृशति तदा खेचरीसिद्धिः ॥

स्वेचरीसिद्धेर्रुक्षणमाह—छेदनेति । छेदनमनुपदमेव वक्ष्य-माणम् । चालनं हस्तयोरङ्गुष्ठतर्जनीभ्यां रसनां गृहीत्वा सन्यापसन्यतः परिवर्तनम् । दोहः करयोरङ्गुष्ठतर्जनीभ्यां गोदोहनवत्तद्दोहनम् । तैः कलां जिह्वां तावद्वर्धयेद्दीर्घो कुर्यात् । तावत् । कियत् ? यावत्सा कला भूमध्यं बहिर्भुवोर्मध्यं स्पृशति । यदा तदा खेचर्याः सिद्धिः खेचरीसिद्धिर्भवति ॥३३॥

# स्नुहीपत्रनिभं शस्त्रं सुतीक्ष्णं स्निग्धनिर्मलम् । समादाय ततस्तेन रोममात्रं सम्रुच्छिनेत् ॥ ३४ ॥

तत्साधनमाह — स्नुहीति । स्नुही गुडा तस्याः पत्रं दलं स्नुहीपत्रेण सदृशं स्नुहीपत्रिनमं सुतीक्ष्णमितितीक्षणं स्निम्धं च तिन्नमंलं च स्निम्धिनमंलं शस्त्रं छेदनसाधनं समादाय सम्यगादाय गृहीत्वा ततः शस्त्रप्रहणानन्तरं तेन शस्त्रेण रोमप्रमाणं रोममात्रं समुच्छिनेत्सम्यगुच्छिनेच्छिन्द्यात् । रसनामूलिसरामिति कर्माध्याहारः । 'मिश्रेयाऽप्यथ सीहुण्डो क्जः स्नुक् स्त्री स्नुही गुडा ' इत्यमरः ॥ ३४॥

ततः सैन्धवपथ्याभ्यां चूर्णिताभ्यां प्रघर्षयेत् । पुनः सप्तदिने पाप्ते रोममात्रं सम्रुच्छिनेत् ॥ ३५ ॥

ततश्छेदनानन्तरं चूर्णिताभ्यां चूर्णीकृताभ्यां सैन्धवं सिन्धु-देशोद्भवं लवणं पथ्यं हरीतकी ताभ्यां प्रघर्षयेत्प्रकर्षेण घर्षये-च्छित्रं सिराप्रदेशम् । सप्तदिनपर्यन्तं छेदनं सैन्धवपथ्याभ्यां घर्षणं च सायंप्रातर्विधेयम् । योगाभ्यासिनो लवणनिषे- धात्वदिरपथ्याचूणे गृह्णन्ति । मूले सैन्धवोक्तिस्तु हठाभ्या-सात्पूर्वे खेचरीसाधनाभिप्रायेण । सप्तानां दिनानां समाहारः सप्तदिनं तस्मिन् प्राप्ते गते सित अष्टमे दिन इत्यर्थात् । ये प्राप्त्यर्थास्ते गत्यर्थाः । पूर्वे छेदनापेक्षयाऽधिकं रोममात्रं समुच्छिनेत् ॥ ३५ ॥

## एवं क्रमेण षण्पासं नित्यं युक्तः समाचरेत् । षण्पासाद्रसनामूल्लसिराबन्धः प्रणक्यति ॥ ३६ ॥

एवमिति । एवं क्रमेण पूर्व रोममात्रच्छेदनं सप्तदिनपर्यन्तं तावदेव सायंप्रातद्रछेदनं घर्षणं च । अष्टमे दिनेऽधिकं छेदनिमत्युक्तक्रमेण षण्मासं षण्मासपर्यन्तं नित्यं युक्तः सन् समाचरेत्सम्यगाचरेत् । छेदनधर्षणे इति कर्माध्याहारः । षण्मासादनन्तरं रसना जिह्वा तस्या मूलमधोभागो रसनामूलं तत्र या सिरा कपालकुहररसनासंयोगप्रतिबन्धकीभूता नाडी तया बन्धो बन्धनं प्रणक्यति प्रकर्षेण नक्यति ॥ ३६ ॥

## ़ कलां पराङ्ग्रुखीं कृत्वा त्रिपथे परियोजयेत्। सा भवेत्त्वेचरी ग्रुद्रा व्योगचक्रं तदुच्यते ॥ ३७ ॥

छेदनादिना जिह्वावृद्धौ यत्कर्तव्यं तदाह—कलामिति। कलां जिह्वां पराङ् मुखमास्यं यस्याः सा तथा तां पराङ्मुखी प्रत्यङ्मुर्खी कृत्वा तिसृणां नाडीनां पन्थाः त्रिपथस्तिस्मिन् त्रिपथे कपालकुहरे परियोजयेत्संयोजयेत् । सा त्रिपथे परियोजनरूपा खेचरी मुद्रा तद्वचोमचक्रमित्युच्यते व्योम-चक्रशब्देनोच्यते ॥ ३७॥

## रसनामूर्ध्वगां कृत्वा क्षणार्धमपि तिष्ठति । विषैर्विग्रुच्यते योगी व्याधिमृत्युजरादिभि: ॥३८॥

अथ खेचरीगुणाः—रसनामिति । ऊर्ध्वं ताखपरि विवरं गच्छतीति तां ताहर्शी रसनां जिह्नां कृत्वा क्षणार्धे क्षणस्य मुहूर्तस्य अर्थे क्षणार्धे घटिकामात्रमपि खेचरी मुद्रा तिष्ठति चेत्तिहिं योगी विषैः सर्पवृश्चिकादिविषैर्विमुच्यते विशेषेण मुच्यते । व्याधिर्घातुवैषम्यं मृत्युश्चरमः प्राणदेहवियोगो जरा वृद्धावस्थ्रा ता आदयो येषां वल्यादीनां तैश्च विमुच्यते । 'उत्सवे च प्रकोष्ठे च मुहूर्ते नियमे तथा । क्षणशब्दो व्यवस्थायां समयेऽपि निगद्यते ॥ 'इति नानार्थः ॥ ३८॥

न रोगो मरणं तन्द्रा न निद्रा न क्षुधा तृषा । न च मूर्च्छा भवेत्तस्य यो म्रुद्रां वेत्ति खेचरीम् ॥

न रोग इति । यः खेचरीं मुद्रां वेत्ति तस्य रोगो न मरणं न तन्द्रा तामसान्तःकरणवृत्तिविशेषः न निद्रा न क्षुधा न तृषा पिपासा न मूर्च्छा चित्तस्य तमसाऽभिभूताव-स्थाविशेषश्च न भवेत् ॥ ३९ ॥

> पीड्यते न स रोगेण लिप्यते न च कर्मणा । बाध्यते न स कालेन यो ग्रुद्रां वेत्ति खेचरीम् ॥

पीड्यत इति । यः खेचरीं मुद्रां वेत्ति स रोगेण ज्वरादिना न योज्यते ॥ ४० ॥

> चित्तं चरति खे यस्माज्जिहा चरति खे गता । तेनैषा खेचरी नाम मुद्रा सिद्धैर्निरूपिता ॥ ४१ ॥

चित्तमिति । यस्माद्धेतोश्चित्तमन्तःकरणं खे श्रुवोरन्तरव-काशे चरति जिह्वा खे तत्रैव गता सती चरति । तेन हेतुना एषा कथिता मुद्रा खेचरी नाम खेचरीति प्रसिद्धा । नामेति प्रसिद्धावव्ययम् । सिद्धैः किपलादिभिर्निरूपिता । खे श्रुवो-रन्तव्योम्नि चरति गच्छति चित्तं जिह्वा च यस्यां सा खेचरीत्यवयवशः सा व्युत्पादिता । उक्तेषु त्रिषु श्लोकेषु व्याध्यादीनां पुनरुक्तिस्तु तेषां श्लोकानां संगृहीतत्वान्न दोषाय ॥ ४१ ॥

> खेचर्या मुद्रितं येन विवरं लम्बिकोर्ध्वतः । न तस्य क्षरते बिन्दुः कामिन्याऽऽश्लेषितस्य च ॥

खेचर्येति । येन योगिना खेचर्या मुद्रया लिम्बकाया ऊर्ध्वमिति लिम्बकोर्ध्वतः । 'सार्विविभक्तिकस्तिसः' । लिम्बका तालु तस्या ऊर्ध्वत उपरिभागे स्थितं विवरं छिद्रं मुद्रितं पिहितम् । कामिन्या युवत्याऽऽश्लेषितस्यालिङ्गितस्यापि । चशब्दोऽप्यर्थे । तस्य बिन्दुर्वीयं न क्षरते न स्वलति ॥ ४२ ॥

### चिलतोऽपि यदा बिन्दुः संप्राप्तो योनिमण्डलम् । व्रजत्युर्ध्व हृतः शक्त्या निबद्धो योनिम्रुद्रया ॥४३॥

चित्रत इति । चित्रतोऽपि स्वितितोऽपि विन्दुर्यदा यस्मिन् काले योनिमण्डलं योनिस्थानं संप्राप्तः संगतस्तदैव योनिमुद्रया मेद्राकुञ्चनरूपया । एतेन वज्रोली मुद्रा सूचिता । निबद्धो नितरां बद्धः शक्त्याऽऽकर्षणशक्त्या हृतः प्रकृष्ट ऊर्ध्व वजित । सुषुम्णामार्गेण विन्दुस्थानं गच्छिति ॥ ४३ ॥

### ऊर्ध्वजिहः स्थिरो भूत्वा सोमपानं करोति य:। मासार्थेन न संदेहो मृत्युं जयति योगवित् ॥ ४४ ॥

उर्ध्वजिह्न इति । ऊर्ध्वा लिम्बकोर्ध्वविवरोन्मुखा जिह्ना यस्य स ऊर्ध्वजिह्नः स्थिरो निश्चलो भूत्वा । सोमस्य लिम्बकोर्ध्व-विवरगलितचन्द्रामृतस्य पानं सोमपानं यः पुमान् करोति । योगं वेत्तीति योगवित् स मासस्यार्धे मासार्धे तेन मासार्धेन पक्षेण मृत्युं मरणं जयति अभिभवति । न संदेहः, निश्चित-मेतदित्यर्थः ॥ ४४ ॥

> नित्यं सोमकलापूर्णं शरीरं यस्य योगिनः । तक्षकेणापि दष्टस्य विषं तस्य न सर्पति ॥ ४५ ॥

नित्यमिति । यस्य योगिनः शरीरं नित्यं प्रतिदिनं सोमकलापूर्णं चन्द्रकलामृतपूर्णं तस्य तक्षकेण सर्पविशेषेणापि दष्टस्य दंशितस्य योगिनः शरीरे विषं गरलं तज्जन्यं दुःखं न सर्पति न प्रसरति ॥ ४५॥

इन्धनानि यथा बहिस्तैलवर्त्ति च दीपक: । तथा सोमकलापूर्ण देही देहं न मुश्चिति ॥ ४६ ॥

यथा विद्वः इन्धनानि काष्टादीनि न मुश्चिति दीपको दीपः तैलवर्त्ति च तैलयुक्तां वंर्ति न मुश्चिति । तथा सोमकलापूर्ण चन्द्र-कलामृतापूर्ण देहं शरीरं देही जीवो न मुश्चिति न त्यजित ॥४६॥

गोमांसं भक्षयेत्रित्यं पिबेदमरवारुणीम् । ु कुलीनं तमहं मन्य इतरे कुलघातकाः ॥ ४७॥

गोमांसमिति। गोमांसं पारिभाषिकं वक्ष्यमाणं यो भक्षयेक्तित्यं प्रतिदिनममरवारुणीमपि वक्ष्यमाणां पिवेत्तं योगि-नम्। अहमिति ग्रन्थकारोक्तिः। कुले जातः कुलीनः तं सत्कुलोत्पन्नं मन्ये । तदुक्तं ब्रह्मवैवर्ते—' कृतार्थी पितरी तेन धन्यो देशः कुलं च तत् । जायते योगवान् यत्र दत्तम-क्षय्यतां वजेत् ॥ दृष्टः संभाषितः स्पृष्टः पुंप्रकृत्योर्विवेकवान् । भवकोटिशतापातं पुनाति वृजिनं नृणाम् '। ब्रह्माण्डपुराणे---' गृहस्थानां सहस्रेण वानप्रस्थशतेन च । ब्रह्मचारिसहस्रेण योगाभ्यासी विशिष्यते '। राजयोगे वामदेवं प्रति शिव-वाक्यम्--- 'राजयोगस्य माहात्म्यं को विजानाति तत्त्वतः। तज्ज्ञानी वसते यत्र स देशः पुण्यभाजनम् ॥ दर्शनादर्चनादस्य त्रिसप्तकुलसंयुताः । अज्ञा मुक्तिपदं यान्ति किं पुनस्तत्परा-यणाः ॥ अन्तर्योगं बहिर्योगं यो जानाति विशेषतः । त्वया मयाऽप्यसौ बन्धः शेषैर्वेद्यस्तु र्कि पुनः ॥ ' इति । कूर्मपुराणे---' एककालं द्विकालं वा त्रिकालं नित्यमेव वा। ये युञ्जते महायोगं विज्ञेयास्ते महेश्वराः ॥ ' इति । इतरे वक्ष्यमाण-गोमांसभक्षणामरवारुणीपानरहिता अयोगिनस्ते कुलघातकाः कुलनाशकाः, सत्कुले जातस्य जन्मनो वैयर्थ्यात् ॥ ४७ ॥

## गोशब्देनोदिता जिहा तत्त्रवेशो हि तालुनि । गोमांसभक्षणं तत्तु महापातकनाशनम् ॥ ४८ ॥

गोमांसशब्दार्थमाह — गोशब्देनेति । गोशब्देन गोइत्या-कारकेण शब्देन गोपदेनेत्यर्थः । जिह्वा रसनोदिता कथिता । ताछुनीति सामीपिकाधारे सप्तमी । ताछुसमीपोर्ध्वविवरे तस्या जिह्वायाः प्रवेशो गोमांसभक्षणं गोमांसभक्षणशब्दवाच्यं तत्तु तादृशं गोमांसभक्षणं तु महापातकानां स्वर्णस्तेयादीनां नाशनम् ॥ ४८ ॥

> जिह्वाप्रवेशसंभूतविहनोत्पादितः खलु । चन्द्रात्स्रवित यः सारः सा स्यादमरवारुणी ॥ ४९ ॥

अमरवारुणीशब्दार्थमाह — जिह्नेति । जिह्नायाः प्रवेशो लिम्बकोर्ध्वविवरे प्रवेशनं तस्मात्संभृतो यो विह्निस्प्मा तेनो-त्यादितो निष्पादितः । अत्र विह्निशब्देनौष्ण्यमुपलक्ष्यते । यः सारः चन्द्राद् भ्रुवोरन्तर्वामभागस्थात्सोमात्स्रवित गलित सा अमरवारुणी स्यादमरवारुणीपदवाच्या भवेत् ॥ ४९ ॥

चुम्बन्ती यदि लिम्बिकाग्रमिनशं जिह्वारसस्यन्दिनी सक्षारा कडुकाम्लदुग्धसदृश्शी मध्वाज्यतुल्या तथा। व्याधीनां हरणं जरान्तकरणं शस्त्रागमोदीरणं तस्य स्यादमरत्वमष्टगुणितं सिद्धाङ्गनाकर्षणम्॥५०॥

दुम्बन्तीति । यदि चेल्लम्बिकाग्रं लम्बिकोर्ध्वविवरं चुम्बन्ती स्पृशन्ती । अनिशं निरन्तरम् । अत एव रसस्य सोमकला-मृतस्य स्यन्दः स्यन्दनं प्रश्नवणमस्यामस्तीति रसस्यन्दिनी यस्य जिह्या । क्षारेण लवणरसेन सहिता सक्षारा कटुकं मरिचादि अन्लं चिश्चाफलादि दुग्धं पयस्तैः सदृशी समाना । मधु क्षोद्रमाज्यं घृतं ताभ्यां तुल्या समा । तथाशब्दः समुच्चये । एतैर्विशेषणे रसस्यानेकरसत्वान्मधुरत्वात्तिनग्धत्वाच जिह्वाया अपि रसस्यन्दने तथात्वमुक्तम् । तिह तस्य व्याधीनां रोगाणां हरणमपगमो जराया वृद्धावस्थाया अन्तकरणं नाशनं शस्त्राणा-मायुधानामागमः स्वामिमुखागमनं तस्योदीरणं निवारणम् । अष्टौ गुणा आणिमादयस्ते अस्य संजाता इत्यष्टगुणितममरत्वम-मरभावः सिद्धानामङ्गनाः सिद्धाङ्गनाः सिद्धाश्च ता अङ्गनाश्चेति वा तासामाकर्षणमाकर्षणशक्तिः स्थात् ॥ ५०॥

मूर्धः षोडशपत्रपद्मगिलतं प्राणाद्वाप्तं हठा-दृर्ध्वास्यो रसनां नियम्य विवरे शक्ति परां चिन्तयन् । उत्कङ्षोलकलाजलं च विमलं धारामयं यः पिबे-बिर्व्याधिः स मृणालकोमलवपुर्योगी चिरं जीवति॥

मूर्झ इति । रसनां जिह्नां विवरे कपालकुहरे नियम्य संयोज्य । उर्ध्वमुत्तानमास्यं यस्य सः । ऊर्ध्वास्य इत्यनेन विपरीतकरणी सूचिता । परां शक्तिं कुण्डलिनीं चिन्तयन् ध्यायन्सन् प्राणात्साधनभूतात् । षोडश पत्राणि दलानि यस्य तत् षोडशपत्रं तच्च तत्पद्मं कण्ठस्थाने वर्तमानं तिस्मन् गिलतं हठाद्धठयोगादवासं प्राप्तं विमलं निर्मलं धारामयं

धारारूपमुत्कल्लोलमुत्तरङ्गं च तत्कलाजलं सोमकलारसं यः पुमान् पिवेत् धयेत्स योगी निर्गता व्याधयो ज्वरादयो यस्मात्स निर्व्याधिः सन् यद्वा निर्गता विविधा आधिर्मानसी व्यथा यस्मात्स तादृशः सन् मृणालं विसमिव कोमलं मृदु वपुः शरीरं यस्य स मृणालकोमलवपुश्च सन् चिरं दीर्घकालं जीवति प्राणान्धारयति । हठाद्धठयोगात् । प्राणात्साधनभूता-दवाप्तमिति वा योजना । प्राणैरिति कचित्पाठः ॥ ५१ ॥

यत्प्रालेयप्रहितसुषिरं मेरुमूर्घान्तरस्यं तर्सिमस्तन्त्वं प्रवदति सुधीस्तन्सुखं निम्नगानाम् । चन्द्रात्सारः स्रवति वपुषस्तेन मृत्युर्नराणां तद्वश्लीयात्सुकरणमतो नान्यथा कायसिद्धिः ॥५२॥

यत्प्रालेयेति । मेरुवत्सर्वोन्नता सुषुम्णा मेरुस्तस्य मूर्थो-परिभागस्तस्यान्तरे मध्ये तिष्ठतीति मेरुमूर्धान्तरस्थं यत्प्रालेयं सोमकलाजलं प्रहितं निहितं यस्मिस्तत्त्तथा तच्च तत्सुषिरं विवरम् , तस्मिन्ववरे सुधीः शोभना रजस्तमोभ्यामनभिभृतसत्त्वा धीर्बुद्ध्यस्य सः । तत्त्वमात्मतत्त्वं प्रवदित प्रकर्षेण वदित । 'तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः' इति श्रुतेः । आत्मनो विभुत्वे खेचरीमुद्रायां तत्राभिव्यक्तिस्तर्मिमस्तत्त्व-मित्युक्तम् । निम्नगानां गङ्गायमुनासरस्वतीनर्मदादिशब्दवाच्या- नामिडापिङ्गलासुषुम्णागांधारीप्रभृतीनां तत्तस्मिन्विवरे तत्समिषे सुखमप्रमस्ति चन्द्रात्सोमाद्वपुषः शरीरस्य सारः स्रवित क्षरित तेन चन्द्रसारक्षरणेन नराणां मनुष्याणां मृत्युर्मरणं भवति । अतो हेतोस्तत्पूर्वोदितं सुकरणं शोभनं करणं खेचरीमुद्रास्त्यं बध्नीयात् । सुकरणे बद्धे चन्द्रसारस्रवणाभावान्मृत्युर्न स्यादिति भावः । अन्यथा सुकरणबन्धनाभावे कायस्य देहस्य सिद्धी रूपलावण्यबलवञ्जसंहननरूपा न स्यात् ॥ ५२ ॥

सुषिरं ज्ञानजनकं पश्चस्रोत:समन्वितम् । तिष्ठते खेचरी मुद्रा तस्मिञ्जून्ये निरञ्जने ॥ ५३ ॥

सुषिरमिति । पश्च यानि स्रोतांसीडादीनां प्रवाहास्तैः समन्वितं सम्यगनुगतम् । सप्तस्रोतःसमन्वितमिति कचित्पाठः । ज्ञानजनकमलौकिकबोधितात्मसाक्षात्कारजनकं यत्सुषिरं विवरं तिस्मन्सुषिरेऽञ्जनमिवद्या तत्कार्यं शोकमोहादि च निर्गतं यस्माच-निरञ्जनं तिस्मिन्निरञ्जने शून्ये सुषिरावकाशे खेचरी मुद्रा तिष्ठते स्थिरीभवति । 'प्रकाशनस्थेयाख्ययोश्च ' इत्यात्मनेपदम् ॥५३॥

एकं सृष्टिमयं वीजमेका मुद्रा च खेचरी ।
एको देवो निरालम्ब एकाऽवस्था मनोन्मनी ॥५४॥
एकमिति । सृष्टिमयं सृष्टिरूपं प्रणवास्त्र्यं बीजमेकं
मुख्यम् । तदुक्तं माण्डूक्योपनिषदि—'ओमित्येतदक्षरमिदं

सर्वम् ' इति । खेचरी मुद्रा एका मुख्या । निरालम्ब आलम्बनराद्भ्य एको मुख्यो देवः, आलम्बनपरित्यागेनात्मानः स्वरूपावस्थानात् । उन्मन्यवस्थैका मुख्या । ' एके मुख्यान्यकेवलाः ' इत्यमरः । बीजादिषु प्रणवादिवन्मुद्रासु खेचरी मुख्येत्यर्थः ॥ ५४॥

#### अथोड्डीयानबन्ध:---

बद्धो येन सुषुम्णायां प्राणस्तुड्डीयते यतः । तस्मादुड्डीयनारूयोऽयं योगिभिः सम्रदाहृतः ॥५५॥

उड्डीयानबन्धं विवक्षुस्तावदुड्डीयानशब्दार्थमाह — बद्ध इति । यतो यस्माद्धेतोर्थेन बन्धेन बद्धो निरुद्धः प्राणः सुषुम्णायां मध्यनाड्यामुड्डीयते सुषुम्णां विहायसा गच्छति तस्मात्कारणादयं बन्धो योगिभिर्मत्त्येन्द्रादिभिरुड्डीयनमा-स्याऽभिधा यस्य स उड्डीयनास्त्यः समुदाहृतः सम्यग्व्यु-त्पत्त्योदाहृतः कथितः । सुषुम्णायामुड्डीयतेऽनेन बद्धः प्राण इत्युड्डीयनम् । उत्पूर्वात् 'डीङ् विहायसा गतौ ' इत्यस्मात्करणे स्युट्ं। ५५ ॥

> उड्डीनं कुरुते यस्मादविश्रान्तं महाखगः । उड्डीयानं तदेव स्यात्तत्र बन्धोऽभिधीयते ॥ ५६ ॥

उड्डीनमिति । महांश्चासौ खगश्च महाखगः प्राणः । सर्वदा देहावकाशे गतिमत्त्वात् । यस्माद्धन्धादिवश्चान्तं यथा स्यात्तथोड्डीनं विहंगमगतिं कुरुते । सुषुम्णायामित्यध्याहार्यम् । तदेव बन्धविशेषमुड्डीयाननामकं स्यात् । तत्र तस्मिन्विषये बन्धोऽभिधीयते बन्धस्वरूपं कथ्यते मयेति शेषः ॥ ५६ ॥

### उदरे पश्चिमं तानं नाभेरूर्ध्वं च कारयेत्। उड्डीयानो ह्यसौ बन्धो मृत्युमातङ्गकेसरी ॥ ५७ ॥

उड्डीयानबन्धमाह—उदर इति । उदरे तुन्दे नामेरूर्ध्वं चकारादधः उपरिभागेऽधोभागे च पश्चिमं तानं पश्चिममाकर्षणं नामेरूर्ध्वधोभागो यथा पृष्ठसंलग्नो स्यातां तथा तानं ताननं नामाकर्षणं कारयेत्कुर्यात् । णिजर्थोऽविवक्षितः । असौ नामेरूर्ध्वधोभागयोस्ताननरूप उड्डीयान उड्डीयानास्त्यो बन्धः । कीद्दशः १ मृत्युरेव मातङ्गो गजस्तस्य केसरी सिंहः सिंह इव निवर्तकः ॥ ५७ ॥

# उड्डीयानं तु सहजं गुरुणा कथितं सदा । अभ्यसेत्सततं यस्तु दृद्धोऽपि तरुणायते ॥ ५८ ॥

उड्डीयानं त्विति । गुरुहितोपदेष्टा तेन गुरुणा उड्डीयानं तु सदा सर्वेदा सहजं स्वाभाविकं कथितं प्राणस्य बहिर्गमनम् । सर्वदा सर्वस्येव जायमानत्वात् । यस्तु यः पुरुषस्तु सततं निरन्तरमभ्यसेत् । उड्डीयानमित्यत्रापि संबध्यते । स तु वृद्धोऽपि स्थविरोऽपि तरुणायते तरुण इवाचरति तरुणायते ॥

> नाभेरूर्श्वमधश्रापि तानं कुर्यात्त्रयत्नतः । षण्मासमभ्यसेन्मृत्युं जयत्येव न संग्रयः ॥ ५९ ॥

नाभेरिति । नाभेरूर्ध्वमुपरिभागेऽधश्चाप्यधोभागेऽपि प्रयत्नतः प्रकृष्टो यतः प्रयत्नस्तस्मात्प्रयत्नतः । यत्नविशेषात्तानं पश्चिमतानं कुर्यात् । पूर्विधेनोड्डीयानस्वरूपमुक्तम् । अथ तत्प्रशंसा । षण्मासं षण्मासपर्यन्तम् । उड्डीयानमित्यध्याहारः । अभ्यसेत्पुनः पुनरनुतिष्ठेत् । स मृत्युं जयत्येव संशयो न । अत्र संदेहो नास्तीत्यर्थः ॥ ५९ ॥

सर्वेषामेव बन्धानाम्रुत्तमो सुड्डियानकः । उड्डियाने दृढे बन्धे मुक्तिः स्वाभाविकी भवेत् ॥६०॥

सर्वेषामिति । सर्वेषां बन्धानां मध्ये उड्डियानकः उड्डि-यानबन्ध एव । स्वार्थे कप्रत्ययः । उत्तमः उत्कृष्टः हि यस्मादुड्डियाने बन्धे दृढे सति स्वाभाविकी स्वभावसिद्धैव मुक्तिभेवेत् । उड्डियानबन्धे कृते विहंगमगत्या सुषुम्णायां प्राणस्य मूधिं गमनात् ' समाधौ मोक्षमामोति ' इति वाक्यात्सह-जैव मुक्तिः स्यादिति भावः ॥ ६०॥

#### अथ मूलबन्धः—

# पार्ष्णिभागेन संपीड्य योनिमाकुश्चयेद् गुदम् । अपानमूर्ध्वमाकृष्य मूलबन्धोऽभिधीयते ॥ ६१ ॥

मूलबन्धमाह — पाष्णिभागेनेति । पार्णेर्भागो गुल्फयोरघः-प्रदेशस्तेन योनिं योनिस्थानं गुदमेढ्योर्मध्यभागं संपीड्य सम्यक् पीडियत्वा गुदं पायुमाकुञ्चयेत् । अपानमधोगितं वायुमूर्ध्वमुपर्याकृष्याकृष्टं कृत्वा मूलबन्धोऽभिधीयते कथ्यते । पाष्णिभागेन योनिस्थानसंपीडनपूर्वकं गुदस्याकुञ्चनं मूलबन्ध इत्युच्यत इत्यर्थः ॥ ६१ ॥

## अधोगतिमपानं वा ऊर्ध्वगं कुरुते बलात् । आकुश्चनेन तं पाहुर्मूलबन्धं हि योगिनः ॥ ६२ ॥

अधोगतिमिति । यः अधोगतिमधोऽर्वागातिर्यस्य स तथा तमपानमपानवायुमाकुञ्चनेन मूलाधारस्य संकोचनेन बलाद्ध-ठादूध्वै गच्छतीत्यूर्ध्वगस्तम्ध्वंगं सुषुम्णायामूर्ध्वगमनशीलं कुरुते । वै इति निश्चयेऽव्ययम् । योगिनो योगाभ्यासिनस्तं मूलबन्धं मूलस्य मूलस्थानस्य बन्धनं मूलबन्धस्तं मूलबन्धमित्यन्वर्थं प्राहुः । अनेन मूलबन्धशब्दार्थं उक्तः । पूर्वश्लोकेन तु तस्य बन्धनप्रकार उक्त इत्यपौनरुक्त्यम् ॥ ६२ ॥

## गुदं पाष्ण्या तु संपीड्य वायुमाकुञ्चयेद्वलात् । वारं वारं यथा चोर्ध्व समायाति समीरणः॥ ६३॥

अथ योगबीजोक्तरीत्या मूलबन्धमाह—गुदमिति। पाण्ण्यों-र्गुल्फयोरधोभागेन गुदं वायुं संपीड्य सम्यक् पीडियत्वा संयोज्येत्यर्थः। तुशब्दः पूर्वस्मादस्य विशेषत्वद्योतकः। यथा येन प्रकारेण समीरणो वायुरूर्ध्वं सुषुम्णाया उपरिभागे याति गच्छिति तथा तेन प्रकारेण बलाद्धठाद्वारं वारं पुनःपुनर्वायुम-पानमाकुञ्चयेद्भुदस्याकुञ्चनेनाकर्षयेत्। अयं मूलबन्ध इति वाक्याध्याहारः॥ ६३॥

## प्राणापानौ नादिबन्दू मूलबन्धेन चैकताम् । गत्वा योगस्य संसिद्धिं यच्छतो नात्र संज्ञय: ॥६४॥

अथ मूलबन्धगुणानाह—प्राणापानाविति । प्राणश्चापानश्च प्राणापानावूर्ध्वाधोगती वायू । नादोऽनाहतध्विनः विन्दुरनु-स्वारस्तौ मूलबन्धेनैकतां गत्वैकीभृय योगस्य संसिद्धिः सम्यक् सिद्धिस्तां योगसिद्धिं यच्छतो ददतः । अभ्यासिन इति शेषः । अत्रास्मिन्नर्थे संशयो न, संदेहो नास्तीत्यर्थः । अयं भावः—मूलबन्धे कृतेऽपानः प्राणेन सहैकीभूय सुषुम्णायां प्रविशति । ततो नादाभिव्यक्तिर्भवति । ततो नादेन सह प्राणापानौ हृदयोपरि गत्वा नादस्य बिन्दुना सहैक्यं बिन्दुनाऽऽधाय मूर्धि गच्छतः । ततो योगसिद्धिः ॥ ६४ ॥

# अपानप्राणयोरैक्यं क्षयो मूत्रपुरीषयो: । युवा भवति दृद्धोऽपि सततं मूलबन्धनात् ॥ ६५ ॥

अपानप्राणयोरिति । सततं मूलबन्धनान्मूलबन्धमुद्राकरणाद-पानप्राणयोरैक्यं भवति । मूत्रपुरीषयोः संचितयोः क्षयः पतनं भवति । वृद्धोऽपि स्थविरोऽपि युवा तरुणो भवति ॥ ६५ ॥

# अपान ऊर्ध्वगे जाते प्रयाते विह्नमण्डलम् । तदाऽनलिशाला दीर्घा जायते वायुनाऽऽहता ॥६६॥

अपान इति । मूलबन्धनादपाने अधोगमनशीले वायौ ऊर्ध्वगे ऊर्ध्व गच्छतीत्यूर्ध्वगस्तिस्मिस्तादृशे सित विद्वमण्डलं बह्नेमण्डलं त्रिकोणं नामेरधोभागेऽस्ति । तदुक्तं याज्ञवल्क्येन— 'देहमध्ये शिखिस्थानं तप्तजाम्बूनदप्रभम् । त्रिकोणं तु मनुष्याणां चतुरस्रं चतुष्पदाम् ॥ मण्डलं तु पतङ्गानां सत्यमेतद्भवीमि ते । तन्मध्ये तु शिखा तन्वी सदा तिष्ठति पावके ॥ ' इति । तदा तस्मिन् काले वायुना अपानेनाहता संगता सत्यनलशिखा जठरामिशिखा दीर्घा आयता जायते । वर्धत इति किचित्पाठः ॥ ६६ ॥

## ततो यातो वह्मचपानौ प्राणमुष्णस्वरूपकम् । तेनात्यन्तप्रदीप्तस्तु ज्वलनो देहजस्तथा ॥ ६७ ॥

तत इति । ततस्तदनन्तरं विद्वश्चापानश्च वह्वचपानौ । उष्णं स्वरूपं यस्य स तथा तमनलं शिखादैर्घ्यादुष्णस्वरूपं प्राणमूर्ध्वगतिमनिलं यातो गच्छतः । ततोऽनलशिखादैर्घ्या-दुष्णस्वरूपकादिति वा योजना । तेन प्राणसंगमनेन देहे जातो देहजो ज्वलनोऽमिरत्यन्तमधिकं दीप्तो भवति । तथेति पादपूरणे । अपानस्योध्वगमने दीप्त एव ज्वलनः प्राणसंगत्याऽत्यन्तं प्रदीप्तो भवतीत्यर्थः ॥ ६७ ॥

# तेन कुण्डिलिनी सुप्ता संतप्ता संप्रबुध्यते । दण्डाहता भुजंगीव निःश्वस्य ऋजुतां त्रजेत् ॥ ६८॥

तेनेति । तेन ज्वलनस्यात्यन्तं प्रदीपनेन संतप्ता सम्यक् तप्ता सती सुप्ता निद्रिता कुण्डलिनी शक्तिः संप्रबुध्यते सम्यक् प्रबुद्धा भवति । दण्डेनाहता दण्डाहता चासौ भुजंगीव सर्पिणीव निःश्वस्य निःश्वासं कृत्वा ऋजुतां सरलतां त्रजेद्गच्छेत् ॥६८॥

## बिलं प्रविष्टेव ततो ब्रह्मनाड्यन्तरं त्रजेत् । तस्मान्नित्यं मूलबन्धः कर्तव्यो योगिभिः सदा ॥

बिलं प्रविष्टेति । ततः ऋजुताप्रास्यनन्तरं बिलं विवरं प्रविष्टा भुजंगीव ब्रह्मनाडी सुषुम्णा तस्या अन्तरं मध्यं गच्छेत्तस्माद्धेतोर्योगिभियोंगाभ्यासिभिर्मूलबन्धो नित्यं प्रतिदिनं सदा सर्वस्मिन्काले कर्तव्यः कर्तुं योग्यः ॥ ६९ ॥

#### अय जालंधरबन्ध:---

कण्डमाकुञ्च्य हृदये स्थापयेच्चुबुकं दृढम् । बन्धो जालंधराख्योऽयं जरामृत्युविनाञ्चकः ॥ ७०॥

जालंधरबन्धमाह — कण्ठिमिति । कण्ठे गले बिलमाकुञ्च्य हृदये वक्षःसमीपे चतुरङ्गुलान्तरितप्रदेशे चुबुकं हुनुं हुढं स्थिरं स्थापयेत् स्थितं कुर्यात् । अयं कण्ठाकुञ्चनपूर्वकं चतुरङ्गुलान्तरितहृदयसमीपेऽधोनमनयत्नपूर्वकं चुबुकस्थापन-रूपो जालंधर इत्याख्या यत इति जालंधराख्यो जालंधरनामा बन्धः । कीहशः १ जरा वृद्धावस्था मृत्युर्मरणं तयोविनाशको विशेषेण नाशयतीति विनाशको विनाशकर्ता ॥ ७० ॥

> बञ्जाति हि सिराजालमधोगामि नभोजलम् । ततो जालंधरो बन्धः कण्ठदुःखौधनाञ्चनः ॥ ७१ ॥

जालंधरपदस्यार्थमाह — बधातीति । हि यस्मात्सिराणां नाडीनां जालं समुदायं बधाति । अघो गन्तुं शीलमस्येत्य-घोगामी नभसः कपालकुहरस्य जलममृतं च बधाति प्रति-बधाति । ततस्तस्माज्जालंघरो जालंघरनामकोऽन्वर्थो बन्धः जालं दशाजालं जलानां समृहो जालं घरतीति जालंघरः । कीदृशः ? कण्ठे गलप्रदेशे यो दुःखौघो विकारजातो दुःखसमूहस्तस्य नाशनो नाशकर्ता ॥ ७१ ॥

# जालंधरे कृते बन्धे कण्डसंकोचलक्षणे । न पीयूषं पतत्यम्रो न च वायुः प्रकुप्यति ॥ ७२ ॥

जालंधरगुणानाह—जालंधर इति । कण्ठस्य गलबिलस्य संकोचनं संकोच आकुञ्चनं तदेव लक्षणं स्वरूपं यस्य स कण्ठसंकोचलक्षणः तस्मिन् तादृशे जालंधरे जालंधरसंज्ञके बन्धे कृते सित पीयूषममृतम्म्यो जाठरेऽनले न पतित न सरित । वायुश्च प्राणश्च न कुप्यति नाड्यन्तरे वायोर्गमनं प्रकोपस्तं न करोतीत्यर्थः ॥ ७२ ॥

# कण्ठसंकोचनेनैव द्वे नाडचौ स्तम्भयेद् दृ हृ । मध्यचक्रमिदं ज्ञेयं षोडशाधारवन्धनम् ॥ ७३ ॥

कण्ठसंकोचनेनेति । दृढं गाढं कण्ठसंकोचनेनैव कण्ठसं-कोचनमात्रेण द्वे नाडचौ इडापिक्कले स्तम्भयेदयं जालंधर इति कर्तृपदाध्याहारः । इदं कण्ठस्थाने स्थितं विशुद्धचाख्यं चक्रं मध्यचकं मध्यमं चकं ज्ञेयम् । कीदृशम् १ षोडशाधारबन्धनं षोडशसंख्याका ये आधारा अङ्गुष्ठाधारादिब्रह्मरन्ध्रान्तास्तेषां बन्धनं बन्धनकारकम् । 'अङ्गुष्ठगुल्फजानूरुसीवनीलिक्क-नाभयः । हृद् प्रीवा कण्ठदेशश्च लिम्बका नासिका तथा ॥ भूमध्यं च ललाटं च मूर्घा च ब्रह्मरन्ध्रकम् । एते हि षोड-शाधाराः कथिता योगिपुंगवैः '॥ तेष्वाधारेषु धारणायाः फलविशेषस्तु गोरक्षसिद्धान्तादवगन्तव्यः ॥ ७३ ॥

## मूलस्थानं समाकुञ्च्य उड्डियानं तु कारयेत्। इडां च पिङ्गलां बद्ध्वा वाहयेत्पश्चिमे पथि ॥७४॥

उक्तस्य बन्धत्रयस्योपयोगमाह—मूलस्थानमिति । मूल-स्थानमाधारभूतमाधारस्थानं समाकुञ्च्य सम्यगाकुञ्च्य उड्डि-यानं नामेः पश्चिमतानरूपं बन्धं कारयेत्कुर्यात् । णिजथोऽिव विक्षतः । इडां पिङ्गलां गङ्गां यमुनां च बद्ध्वा । जालं-धरबन्धेनेत्यर्थः, 'कण्ठसंकोचनेनैव द्वे नाडचो स्तम्भयेत् ' इत्युक्तेः । पश्चिमे पथि सुषुम्णामार्गे वाहयेद्गमयेत्प्राण-मितिशेषः ॥ ७४ ॥

# अनेनैव विधानेन प्रयाति पवनो लयम् । ततो न जायते मृत्युर्जरारोगादिकं तथा ॥ ७५ ॥

अनेनेति । अनेनैवोक्तेनैव विधानेन पवनः प्राणो लयं स्थैर्य प्रयाति । गत्यभावपूर्वकं रन्ध्रे स्थितिः प्राणस्य लयः । ततः प्राणस्य लयान्मृत्युर्जरारोगादिकम् । तथा चार्थे । न जायते नोद्भवति । आदिपदेन वलीपलिततन्द्रालस्यादिकं ग्राह्मम् ॥ ७५ ॥

# बन्धत्रयमिदं श्रेष्ठं महासिद्धैश्च सेवितम् । सर्वेषां हठतन्त्राणां साधनं योगिनो विदुः ॥ ७६ ॥

बन्धत्रयमिति । इदं पूर्वोक्तं बन्धत्रयं श्रेष्ठं षोडशाधार-बन्धेऽतिप्रशस्तं महासिद्धैर्मत्स्येन्द्रादिभिश्चकाराद्वसिष्ठादिमुनिभिः सेवितं सर्वेषां हठतन्त्राणां हठोपायानां साधनं सिद्धिजनकं योगिनो गोरक्षाद्या विदुर्जानन्ति ॥ ७६ ॥

## यर्तिकचित्स्रवते चन्द्रादमृतं दिव्यरूपिण: । तत्सर्वे यसते सूर्यस्तेन पिण्डो जरायुत: ॥ ७७ ॥

विपरीतकरणीं विवक्षुस्तदुपोद्धातत्वेन पिण्डस्य जराकरणं तावदाह—यर्किचिदिति । दिव्यमुक्तृष्टं सुधामयं रूपं यस्य स तथा तस्माद्दिव्यरूपिणश्चन्द्रात्सोमात्तालुमूरुस्थाद्यर्किचिद्यक्तिमप्यमृतं पीयृषं स्रवते पतित सत्सर्वे सर्वे तत्पीयृषं सूर्यो नामिस्थोऽनठात्मकः प्रसते प्रासीकरोति । तदुक्तं गोरक्षनाथेन— 'नामिदेशे स्थितो नित्यं भास्करो दहनात्मकः । अमृतात्मा स्थितो नित्यं तालुमूर्ले च चन्द्रमाः ॥ वर्षत्यधोमुखश्चन्द्रो प्रसत्युर्ध्वमुखो रविः । करणं तच्च कर्तव्यं येन पीयूषमाप्यते ॥ ' इति । तेन सूर्यकर्तृकामृतप्रसनेन पिण्डो देहो जरायुतः जरसा युक्तो भवति ॥ ७७ ॥

# तत्रास्ति करणं दिव्यं सूर्यस्य मुखवञ्चनम् । गुरूपदेशतो होयं न तु शास्त्रार्थकोटिभिः॥ ७८॥

तत्रेति । तत्र तद्विषये सूर्यस्य नाभिस्थानलस्य मुखं वञ्च्यतेऽनेनेति तादृशं दिव्यमुत्तमं करणं वक्ष्यमाणमुद्रा-ख्यमस्ति । तद्गुरूपदेशतः गुरूपदेशाज्ज्ञेयं ज्ञातुं शक्यम् । शास्त्रार्थानां कोटिभिः न तु नैव ज्ञातुं शक्यम् ॥ ७८ ॥

# ऊर्ध्वनाभेरधस्तालोरूर्ध्व भानुरधः शशी । करणी विपरीताख्या गुरुवाक्येन लभ्यते ॥ ७९ ॥

विपरीतकरणीमाह—ऊर्ध्वनाभेरिति । ऊर्ध्वमुपरिभागे
नाभिर्यस्य स ऊर्ध्वनाभिस्तस्योध्वनाभेरधः अघोभागे तालु
तालुस्थानं यस्य सोऽधस्तालुस्तस्याधस्तालोयोगिन ऊर्ध्वमुपरिभागे भानुर्दहनात्मकः सूर्यो भवति । अधः अघोभागे
शक्यमृतात्मा चन्द्रो भवति । प्रथमान्तपाठे तु यदा ऊर्ध्वनाभिरधस्तालुर्योगी भवति तदोध्वं भानुरधः शशी भवति ।
यदातदापदयोरध्याहारेणान्वयः । इयं विपरीताख्या विपरीतनामिका करणी ऊर्ध्वाधःस्थितयोश्चन्द्रसूर्ययोरधऊर्ध्वकरणेनान्वर्था गुरुवाक्येन गुरोर्वाक्येनैव लभ्यते प्राप्यते नान्यथा ॥

नित्यमभ्यासयुक्तस्य जठराग्निविवर्धिनी । आहारो बहुलस्तस्य संपाद्यः साधकस्य च ॥८०॥ नित्यमिति । नित्यं प्रतिदिनमभ्यासोऽभ्यसनं तिस्मन् युक्तस्यावहितस्य जठराग्निरुदराग्निस्तस्य विवर्धिनी विशेषेण वर्धिनीति विपरीतकरणीविशेषणम् । तस्य साधकस्य विपरीत-करण्यभ्यासिन आहारो मोजनं बहुलो यथेच्छः संपाद्यः संपादनीयः । च पादपूरणे ॥ ८० ॥

> अल्पाहारो यदि भवेदिप्तर्दहित तत्क्षणात् । अधःश्विराश्चोर्ध्वपादः क्षणं स्यात्मथमे दिने ॥ ८१ ॥

अल्पाहार इति । यद्यल्पाहारः अल्पो भोक्तुमिष्टान्नस्याहारो भोजनं यस्य तादृशो भवेत्स्यात्तदाऽग्निर्जठरानलो देहं क्षणमान्नाइहेत् । शीन्नं दहेदित्यर्थः । ऊर्ध्वाधःस्थितयोश्चन्द्रसूर्ययोरधऊर्ध्वकरणिकयामाह — अधःशिरा इति । अधः अधोभागे
भूमो शिरो यस्य सोऽधःशिराः कराभ्यां कटिप्रदेशमवलम्ब्य
बाहुमूलादारभ्य कूर्परपर्यन्ताभ्यां बाहुभ्यां स्कन्धाभ्यां गलपृष्ठभागशिरःपृष्ठभागाभ्यां च भूमिमवष्टभ्याधःशिरा भवेत् ।
ऊर्ध्वमुपर्यन्तिरक्षे पादो यस्य स ऊर्ध्वपादः प्रथमदिने
आरम्भदिने क्षणं क्षणमात्रं स्यात् ॥ ८१ ॥

क्षणाच किचिद्धिकमभ्यसेच दिने दिने । विक्रतं पिलतं चैव पण्मासोध्वे न दृश्यते । याममात्रं तु यो नित्यमभ्यसेत्स तु कालजित् ॥८२॥

दिने दिने प्रतिदिनं क्षणात्किंचिद्धिकं द्विक्षणं त्रिक्षणं एकदिनवृद्धचाऽभ्यसेदभ्यासं कुर्यात् । विपरीतकरणीगुणानाह— विलतिमिति । विलतं चर्मसंकोचः पिलतं केशेषु शौक्ल्यं च, षण्णां मासानां समाहारः षण्मासं तस्माद्ध्वमुपरि नैव दृश्यते नैवावलोक्यते । साधकस्य देह इति वाक्याध्याहारः । यस्तु साधको याममात्रं प्रहरमात्रं नित्यमभ्यसेत्स तु कालजित्कालं मृत्युं जयतीति कालजिन्मृत्युजेता भवेत्। एतेन योगस्य प्रारब्धकर्मप्रतिबन्धकत्वमपि सुचितम् । तदुक्तं विष्णुधर्मे---'स्वदेहारम्भकस्यापि कर्मणः संक्षयावहः। यो योगः प्रथिवीपाल शृणु तस्यापि रूक्षणम् ॥ ' इति । विद्यारण्यैरपि जीवन्मुक्ता-वुक्तम्—'यथा पारव्धकर्म तत्त्वज्ञानात्प्रबलं तथा तस्माद्पि कर्मणो योगाभ्यासः प्रबलः। अत एव योगिनामुद्दालक-वीतहव्यादीनां स्वेच्छया देहत्याग उपपद्यते ' इति । भागवतेऽप्युक्तम्—'देहं जह्यात्समाधिना' इति ॥ ८२ ॥

#### अथ वज्रोली--

स्वेच्छया बर्तमानोऽपि योगोक्तैर्नियमैर्विना । वज्रोली यो विजानाति स योगी सिद्धिमाजनम् ॥

वज्रोल्यां प्रवृत्तिं जनयितुमादौ तत्फलमाह—स्वेच्छयेति । योऽभ्यासी वज्रोलीं वज्रोलीमुद्रां विजानाति विशेषेण स्वानुभवेन जानाति स योगी योगे योगशास्त्रे उक्ता योगोक्तास्तैयोंगोक्तैनियमैर्ब्रह्मचर्यादिभिविना ऋते स्वेच्छया निजेच्छया वर्तमानोऽपि व्यवहरन्नपि सिद्धिभाजनं सिद्धी-नामणिमादीनां भाजनं पात्रं भवति ॥ ८३ ॥

# तत्र वस्तुद्वयं वक्ष्ये दुर्रुभं यस्य कस्यचित् । क्षीरं चैकं द्वितीयं तु नारी च वशवर्तिनी ॥ ८४ ॥

तत्साधनोपयोगि वस्तुद्वयमाह — तत्रेति । तत्र वज्रोल्य-भ्यासे वस्तुनोर्द्वयं वक्ष्ये कथयिष्ये । कीदृशं वस्तुद्वयम् १ यस्य कस्यचित् यस्य कस्यापि धनहीनस्य दुर्लभं दुःखेन लब्धुं शक्यं दुःखेनापि लब्धुमशक्यमिति वा, 'दुः स्यात्कष्टनिषेधयोः' इति कोशात् । किं तद्वस्तुद्वयमित्यपेक्षायामाह — क्षीरमिति । एकं वस्तु क्षीरं पानार्थं मेहनानन्तरमिन्द्रियनैर्बल्यात्तद्वलार्थं क्षीरपानं युक्तम् । केचित्तु अभ्यासकाले आकर्षणार्थमित्याहुः । तस्यान्तर्गतस्य धनीभावे निर्गमनासंभवात्तद्युक्तम् । द्वितीयं तु वस्तु वशवर्तिनी स्वाधीना नारी वनिता ॥ ८४ ॥

# ्र मेहनेन शनैः सम्यगृर्ध्वाकुञ्चनमभ्यसेत्। पुरुषोऽप्यथ वा नारी वज्रोलीसिद्धिमाप्नुबात्॥

बज्रोलीमुद्राप्रकारमाह—मेहनेनेति । मेहनेन स्त्रीसङ्गा-नन्तरं बिन्दोः क्षरणेन साधनभूतेन पुरुषः पुमानथ वा नार्यप योषिदपि रानैर्मन्दं सम्यक् यत्तपूर्वकमृध्वीकुञ्चनमूर्ध्वमुपर्याकुञ्चनं मेद्राकुञ्चनेन बिन्दोरुपर्याकर्षणमभ्यसेद्वज्रोलीमुद्रासिद्धिमाप्नया-त्सिर्द्धि गच्छेत् ॥ ८५ ॥

> यत्नतः शस्तनालेन फूत्कारं वज्रकंदरे । शनैः शनैः प्रकुर्वीत वायुसंचारकारणात् ॥ ८६ ॥

अथ वज्रोल्याः पूर्वाङ्गप्रकियामाह—यवत इति । शस्तः प्रशस्तो यो नालस्तेन शस्तनालेन सीसकादिनिर्मितेन नालेन शनैः शनैर्मन्दं मन्दं यथाऽमेर्धमनार्थं फूत्कारः क्रियते तादृशं फ्त्कारं वज्रकंदरे मेढूविवरे वायोः संचारः सम्यम्बज्रकंदरे चरणं गमनं तत्कारणात्तद्धेतोः प्रकुर्वीत प्रकर्षेण पुनः पुनः कुर्वीत । अथ वज्रोलीसाधनप्रक्रिया—सीसकनिर्मितां स्निग्धां मेढ्प्रवेशयोग्यां चतुर्दशाङ्गुलमात्रां शलाकां कारयित्वा तस्या मेढ्रे प्रवेशनमभ्यसेत्। प्रथमदिने एकाङ्गुलमात्रां प्रवेशयेत्। द्वितीयदिने द्वचङ्गुलमात्रां तृतीयदिने त्र्यङ्गुलमात्राम्। एवं क्रमेण वृद्धौ द्वादशाङ्गुलमात्रप्रवेशे मेढ्मार्गः शुद्धो भवति । पुनस्तादृशीं चतुर्दशाङ्गुलमात्रां द्वचङ्गुलमात्रव-क्रामृर्ध्वमुखां कारयित्वा तां द्वादशाङ्गुलमात्रां प्रवेशयेत्। वक्रमूर्ध्वमुखं द्वचङ्गुलमात्रं बहिः स्थापयेत् । ततः सुवर्णकारस्य अग्निधमनसाधनीभृतनालसदृशं नालं गृहीत्वा तद्रगं मेदू- प्रवेशितद्वादशाङ्गुलस्य नालस्य वकोर्ध्वमुखद्वचङ्गुलमध्ये प्रवेश्य फूत्कारं कुर्यात् । तेन सम्यक् मार्गशुद्धिर्भवति । ततो जलस्य मेढ्रेणाकर्षणमभ्यसेत् । जलाकर्षणे सिद्धे पूर्वोक्त-श्लोकरीत्या बिन्दोरूर्ध्वाकर्षणमभ्यसेत् । बिन्द्वाकर्षणे सिद्धे वज्रोलीमुद्रासिद्धिः । इयं जितप्राणस्येव सिध्यति नान्यस्य । खेचरीमुद्राप्राणजयोभयसिद्धौ तु सम्यग् भवति ॥ ८६ ॥

## नारीभगे पतिक्रन्दुमभ्यासेनोर्ध्वमाहरेत् । चित्रं च निजं बिन्दुमूर्ध्वमाकृष्य रक्षयेत् ॥ ८७ ॥

एवं वज्रोल्यभ्यासे सिद्धे तदुत्तरं साधनमाह—नारीभग इति । नारीभगे स्त्रीयोनौ पततीति पतन् पतंश्चासौ बिन्दुश्च पतिद्वन्दुस्तं पतिद्वन्दुं रितकाले पतन्तं बिन्दुभभ्यासेन वज्रोलीमुद्राभ्यासेनोध्वमुपर्याहरेदाकर्षयेत् । पतनात्पूर्वमेव । यदि पतनात्पूर्व बिन्दोराकर्षणं न स्यात्तिहिं पतितमाकर्षयेदित्याह—चिलतं चेति । चिलतं नारीभगे पतितं निजं स्वकीयं बिन्दुं चकारात्तद्वजः ऊर्ध्वमुपर्याकृष्याहृत्य रक्षयेत् स्थापयेत् ॥ ८७॥

एवं संरक्षयेद्धिन्दुं मृत्युं जयित योगवित । मरणं विन्दुपातेन जीवनं विन्दुधारणात् ॥ ८८ ॥

वज्रोलीगुणानाह—एविमिति । एवमुक्तरीत्या बिन्दुं यः संरक्षयेत् सम्यग् रक्षयेत् स योगविद्योगाभिज्ञो मृत्युं

#### तृतीयोपदेश:

जयत्यभिभवति । यतो बिन्दोः शुक्रस्य पातेन पतनेन मरणं भवति । बिन्दोर्घारणं बिन्दुधारणं तस्माह्मिन्दुधारणाज्जीवनं भवति । तस्माह्मिन्दुं संरक्षयेदित्यर्थः ॥ ८८ ॥

> सुगन्धो योगिनो देहे जायते विन्दुधारणात् । यावद्विन्दुः स्थिरो देहे तावत्कालभयं कुतः ॥ ८९॥

सुगन्ध इति । योगिनो वज्रोस्यभ्यासिनो देहे बिन्दोः शुकस्य धारणं बिन्दुधारणं तस्मात्सुगन्धः शोभनो गन्धो जायते पादुर्भवति । देहे यावद्विन्दुः स्थिरस्तावत्कालभयं मृत्युभयं कुतः । न कुतोऽपीत्यर्थः ॥ ८९ ॥

> चित्तायत्तं नृणां शुक्रं शुक्रायत्तं च जीवितम् । तस्माच्छुकं मनश्रेव रक्षणीयं प्रयव्नतः ॥ ९० ॥

चित्तायत्तमिति । हि यस्माष्ट्रणां शुक्रं वीर्यं चित्तायत्तं चित्ते चले चलत्वाचित्ते स्थिरे स्थिरत्वाचित्ताधीनम् । जीवितं जीवनं शुक्रायत्तं शुक्ते स्थिरे जीवनाच्छुके नष्टे मरणाच्छुका-धीनम् । तस्माच्छुकं बिन्दुं मनश्च मानसं च प्रकृष्टाद्यकादिति प्रयक्ततः रक्षणीयमेव । अवश्यं रक्षणीयमित्यर्थः । एवशब्दो भिन्नकमः ॥ ९०॥

> ऋतुमत्या रजोऽप्येवं बीजं विन्दुं च रक्षयेत् । मेद्रेणाकर्षयेदूर्ध्वं सम्यगभ्यासयोगवित् ॥ ९१ ॥

ऋतुमत्या इति । एवं पूर्वोक्तेनाभ्यासेन ऋतुर्विद्यते यस्याः सा ऋतुमती तस्या ऋतुमत्या ऋतुस्नातायाः स्त्रियो रेतः निजं स्वकीयं बिन्दुं च रक्षयेत् । पूर्वोक्ताभ्यासं दर्शयति— मेढ्रेणेति । अभ्यासो वज्रोल्यभ्यासः स एव योगो योग-साधनत्वात्तं वेत्तीत्यभ्यासयोगवित् मेढ्रेण गुह्येन्द्रियेण सम्य-म्यत्नपूर्वकमूर्ध्वमुपर्याकर्षयेत् । रजो बिन्दुं चेति कर्माध्याहारः । अयं श्लोकः क्षिप्तः ॥ ९१ ॥

#### अथ सहजोली—

# सहजोलिश्वामरोलिर्वज्रोल्या भेद एकत: । जलेषु भस्म निक्षिप्य दग्धगोमयसंभवम् ॥ ९२ ॥

सहजोल्यमरोल्यो विवक्षुस्तयोर्वज्रोलीविशेषत्वमाह—सह-जोलिश्चेति । वज्रोल्या भेदो विशेषः सहजोलिरमरोलिश्च । तत्र हेतुः एकतः एकत्वादेकफल्त्वादित्यर्थः । एकशब्दाद्भाव-प्रधानात्पञ्चम्यास्तिसः । सहजोलिमाह—जलेष्विति । गोः पुरीषाणि गोमयानि दग्धानि च तानि गोमयानि च दग्धगोमयानि तेषु संभव उत्पत्तिर्यस्य तद्ग्धगोमयसंभवं शोभनं भस्म विभूतिः तत् जले तोये निक्षिप्य तोयमिश्रं कृत्वोत्तर उत्तरश्चोकेनान्वेति ॥ ९२॥

# वज्रोलीमैथुनादृर्ध्वं स्त्रीपुंसोः स्वङ्गलेपनम् । आसीनयोः सुखेनैव मुक्तव्यापारयोः क्षणात् ॥९३॥

वज्रोलीति । वज्रोलीमुद्रार्थं मैथुनं तस्माहूर्घ्वमनन्तरं सुखे-नैवानन्देनैवासीनयोरुपविष्टयोः क्षणाद्रत्युत्सवान्मुक्तस्यक्तो व्या-पारो रतिक्रिया याभ्यां तौ मुक्तव्यापारौ तयोर्मुक्तव्यापारयोः स्त्री च पुमांश्च स्त्रीपुंसौ तयोः स्त्रीपुंसोः स्वक्तलेपनं शोभनान्यङ्गानि स्वङ्गानि मूर्घललाटनेत्रहृदयस्कन्धभुजादीनि तेषु लेपनम् ॥ ९३ ॥

# सहजोििरयं प्रोक्ता श्रद्धेया योगिभिः सदा । अयं ग्रुभकरो योगो भोगयुक्तोऽपि मुक्तिदः ॥९४॥

सहजोलिरिति । इयमुक्ता किया सहजोलिरिति प्रोक्ता कथिता योगिभिर्मत्स्येन्द्रादिभिः । कीदशी ? सदा श्रद्धेया सर्वदा श्रद्धातुं योग्या । अयं सहजोल्याख्यो योग उपायः शुभकरः शुभं श्रेयः करोतीति शुभकरः, 'योगः संनहनोपायध्यानसंगतियुक्तिषु' इत्यभिधानात् । कीदृशो योगः ? भोगेन युक्तोऽपि मुक्तिदो मोक्षदः ॥ ९४ ॥

अयं योग: पुण्यवतां धीराणां तत्त्वदर्शिनाम् । निर्मत्सराणां सिध्येत न तु मत्सरशालिनाम् ॥९५॥ अयं योग इति । अयमुक्तो योगः पुण्यं विद्यते येषां ते पुण्यवन्तः सुकृतिनस्तेषां पुण्यवतां धीराणां धैर्यवतां तत्त्वं वास्तिकं पश्यन्तीति तत्त्वदर्शिनस्तेषां तत्त्वदर्शिनां मत्सरा-निष्कान्ता निर्मत्सरास्तेषां निर्मत्सराणामन्यगुणद्वेषरहितानाम् । 'मत्सरोऽन्यगुणद्वेषः ' इत्यमरः । तादृशानां पुंसां सिध्येत सिद्धिं गच्छेत् । मत्सरशािलनां मत्सरवतां तु न सिध्येत् ॥९५॥ अथामरोली—

## पित्तोल्बणत्वात्मथमाम्बुधारां विहाय निःसारतयाऽन्त्यधारा। निषेव्यते शीतलमध्यधारा कापालिके खण्डमतेऽमरोली॥ ९६॥

अमरोलीमाह — पित्तोल्बणत्वादिति । पित्तेनोल्बणोत्कटा पित्तोल्बणा तस्या भावः पित्तोल्बणत्वं तस्मात् । यथा प्रथमा पूर्वा याऽम्बुनः शिवाम्बुनो धारा तां विहाय शिवाम्बुनिर्ग-मनसमये किंचित्पूर्वी धारां त्यक्त्वा । निर्गतः सारो यस्याः सार् निःसारा तस्या भावो निःसारता तया निःसारतया निःसारत्वेनान्त्यधारा अन्त्या चरमा या धारा तां विहाय किंचिदन्त्यां धारां त्यक्त्वा । शीतला पित्तादिदोषसारत्वरहिता वा मध्यधारा मध्यमा धारा सा निषेव्यते नितरां सेव्यते ।

#### तृतीयोपदेश:

खण्डो योगविशेषो मतोऽभिमतो यस्य स खण्डमतस्तस्मिन् खण्डमते कापालिकस्यायं कापालिकस्तस्मिन् कापालिके खण्डकापालिकसंप्रदाय इत्यर्थः । अमरोली प्रसिद्धेति शेषः ॥

## अमरीं यः पिबेक्नित्यं नस्यं कुर्वन्दिने दिने । वज्रोलीमभ्यसेत्सम्यक्साऽमरोलीति कथ्यते ॥९७॥

अमरीमिति । अमरीं शिवाम्बु यः पुमान् नित्यं पिबेत् । नस्यं कुर्वन् श्वासेनामयां घ्राणान्तर्प्रहणं कुर्वन् सन् दिने दिने प्रतिदिनं वज्रोलीम् 'मेहनेन शनैः' इति श्लोकेनोक्तां सम्यगभ्य-सेत्साऽमरोलीति कथ्यते । कापालिकैरिति शेषः । अमरी पीताऽमरी । नस्यपूर्विका वज्रोल्यमरोलीशब्देनोच्यत इत्यर्थः ॥

## अभ्यासान्निः सतां चान्द्रीं विभूत्या सह मिश्रयेत् । धारयेदुत्तमाङ्गेषु दिव्यदृष्टिः प्रजायते ॥ ९८ ॥

अभ्यासादिति । अभ्यासादमरोल्यभ्यासान्निःस्तां निर्गतां चान्द्रीं चन्द्रस्येयं चान्द्री तां चान्द्रीं सुधां विभूत्या भस्मना सह साकं मिश्रयेत्संयोजयेत् । उत्तमाङ्गेषु शिरःकपालनेत्र-स्कन्धकण्ठहृदयभुजादिषु धारयेत् । भस्ममिश्रितां चान्द्रीमिति शेषः । दिव्या अतीतानागतवर्तमानव्यवहितविप्रकृष्टपदार्थ-दर्शनयोग्या दृष्टिर्यस्य स दिव्यदृष्टिर्दिव्यदृक् प्रजायते प्रकर्षेण जायते । अमरीसेवनप्रकारिवशेषाः शिवाम्बुकल्पादवगन्तव्याः ॥

## पुंसो बिन्दुं समाक्कञ्च्य सम्यगभ्यासपाटवात् । यदि नारी रजो रक्षेद्वज्रोल्या साऽपि योगिनी ॥

पुंसो वज्रोलीसाधनमुक्त्वा नार्यास्तदाह—पुंसो बिन्दुमिति। सम्यगभ्यासस्य सम्यगभ्यसनस्य पाटवं पटुत्वं तस्मात्पुंसः पुरुषस्य बिन्दुं वीर्यं समाकुञ्च्य सम्यगाकृष्य नारी स्त्री यदि रजो वज्रोल्या वज्रोलीमुद्रया रक्षेत्, सापि नारी योगिनी प्रशस्तयोगवती ज्ञेया। पुंसो बिन्दुसमायुक्तमिति पाठे तु एतद्रजसो विशेषणम्॥ ९९॥

तस्याः किंचिद्रजो नाशं न गच्छति न संश्रयः । तस्याः शरीरे नादश्र बिन्दुतामेव गच्छति ॥१००॥

नारीकृताया वज्रोल्याः फलमाह—तस्या इति । तस्या वज्रोल्यभ्यसनशीलाया नार्या रजः किंचित् किमपि स्वल्पमिप नाशं न गच्छित नष्टं न भवित पतनं न प्रामोतीत्यर्थः । अत्र संशयो न संदेहो न । तस्या नार्याः शरीरे नादश्च बिन्दुतामेव गच्छिति मूलाधारादुत्थितो नादो हृदयोपिर बिन्दुभावं गच्छिति । बिन्दुना सहैकीभवतीत्यर्थः । अमृत-सिद्धौ— 'बीजं च पौरुषं प्रोक्तं रजश्च स्त्रीसमुद्भवम् । अनयोर्बाह्मयोगेन सृष्टिः संजायते नृणाम् ॥ यदाऽभ्यन्तरयोगः स्यात्तदा योगीति गीयते । बिन्दुश्चन्द्रमयः प्रोक्तो रजः

सूर्यमयं तथा ॥ अनयोः संगमादेव जायते परमं पदम् । स्वर्गदो मोक्षदो बिन्दुर्धर्मदोऽधर्मदस्तथा । तन्मध्ये देवताः सर्वास्तिष्ठन्ते सूक्ष्मरूपतः ॥ १६त ॥ १००॥

स विन्दुस्तद्रजश्चैव एकीभूय खदेहगौ । वज्रोल्यभ्यासयोगेन सर्वसिद्धि प्रयच्छत: ॥१०१॥

बिन्दुरिति । स पुंसो बिन्दुस्तद्रजो नार्या रजश्चैव वज्रोली-मुद्राया अभ्यासो वज्रोल्यभ्यासः स एव योगस्तेनैकीभूय मिलित्वा स्वदेहगौ स्वदेहे गतौ सर्वसिद्धिं प्रयच्छतः दत्तः ॥ १०१ ॥

> रक्षेदाकुश्चनादृर्ध्वं या रजः सा हि योगिनी । अतीतानागतं वेत्ति खेचरी च भवेद् ध्रुवम् ॥१०२॥

रक्षेदिति । या नार्याकुञ्चनाद्योनिसंकोचनादूर्ध्वमुपिर स्थाने नीत्वा रजो रक्षेत् । हीति प्रसिद्धं योगशास्त्रे । सा योगिन्यती-तानागतं भूतं भविष्यं च वस्तु वेत्ति जानाति ध्रुवमिति निश्चितं खेऽन्तरिक्षे चरतीति खेचर्यन्तरिक्षचरी भवेत् ॥१०२॥

देहसिद्धि च लभते वज्रोल्यभ्यासयोगतः । अयं पुण्यकरो योगो भोगे भ्रुक्तेऽपि मुक्तिदः ॥१०३॥ देहसिद्धिमिति । वज्रोल्या अभ्यासस्य योगो युक्तिस्त-स्माद्देहस्य सिद्धि रूपलावण्यवलवज्रसंहननत्वरूपां लभते । अयं योगो वज्रोस्यभ्यासयोगः पुण्यकरोऽदृष्टविशेषजनकः। कीदृशो योगः १ भुज्यत इति भोगो विषयस्तस्मिन् भुक्तेऽपि

मुक्तिदो मोक्षदः ॥ १०३ ॥

### अथ शक्तिचालनम्—

कुटिलाङ्गी कुण्डलिनी भ्रुजंगी शक्तिरीश्वरी । कुण्डल्यरुन्भती चैते शब्दाः पर्यायवाचकाः ॥१०४॥

शक्तिचालनं विवक्षुस्तदुपोद्धाततया कुण्डलीपर्यायान् तया मोक्षद्धारविभेदनादिकं चाह सप्तिभः—कुटिलाङ्गीति । कुटि-लाङ्गी १ कुण्डलिनी २ भुजंगी ३ शक्तिः ४ ईश्वरी ५ कुण्डली ६ अरुन्धती ७ चैते सप्त शब्दाः पर्यायवाचका एकार्थवाचकाः ॥ १०४॥

## उद्घाटयेत्कपाटं तु यथा कुञ्चिकया हठात्। कुण्डलिन्या तथा योगी मोक्षद्वारं विभेदयेत् ॥१०५॥

उद्घाटयेदिति । यथा येन प्रकारेण पुमान् कुश्चिकया कपाटार्गकोत्सारणसाधनीभृतया हठाद्वलात्कपाटमररमुद्धाटये-दुत्सारयेत् । हठादिति देहलीदीपन्यायेनोभयत्र संबध्यते । तथा तेन प्रकारेण योगी हठाद्वठाभ्यासात्कुण्डलिन्या शक्त्या मोक्षद्वारं मोक्षस्य द्वारं प्रापकं सुषुम्णामार्ग विभेदयेद्विशेषेण भेदयेत् , 'तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति ' इति श्रुतेः ॥ १०५॥

## येन मार्गेण गन्तव्यं ब्रह्मस्थानं निरामयम् । मुखेनाच्छाच तद्द्वारं प्रसुप्ता परमेश्वरी ॥ १०६ ॥

येनेति । आमयो रोगजन्यं दुःखं दुःखमात्रोपलक्षणं तस्मान्निर्गतं निरामयं दुःखमात्ररहितं ब्रह्मस्थानं ब्रह्माविर्भाव-जनकं स्थानं ब्रह्मस्थानं ब्रह्मरन्प्रम् , 'तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः ' इति श्रुतेः । येन मार्गण सुषुम्णामार्गेण गन्तव्यं गमनाईमस्ति तद्द्वारं तस्य मार्गस्य द्वारं प्रवेशमार्ग सुखेनास्येनाच्छाद्य रुद्ध्वा परमेश्वरी कुण्डलिनी प्रसुप्ता निदिताऽस्ति ॥ १०६ ॥

# कंदोर्ध्वे कुण्डली शक्तिः सुप्ता मोक्षाय योगिनाम् । बन्धनाय च मूढानां यस्तां वेत्ति स योगवित् ॥१०७॥

कंदोर्ध्व इति । कुण्डली शक्तिः कंदोर्ध्वं कंदस्योपरिभागे योगिनां मोक्षाय सुप्ता, मूढानां बन्धनाय सुप्ता । योगिनस्तां चालियत्वा मुक्ता भवन्ति, मूढास्तदज्ञानाद्बद्धास्तिष्ठन्तीति भावः । तां कुण्डलिनीं यो वेत्ति स योगिवत् । सर्वेषां योगतन्त्राणां कुण्डल्याश्रयत्वादित्यर्थः ॥ १०७ ॥

कुण्डली कुटिलाकारा सर्पवत्यरिकीर्तिता । सा शक्तिश्वालिता येन स युक्तो नात्र संशयः ॥१०८॥ कुण्डलीति । कुण्डली शक्तिः सर्पवद्भुजंगवत्कुटिल आकारः स्वरूपं यस्याः सा कुटिलाकारा परिकीर्तिता कथिता योगिभिः । सा कुण्डली शक्तिर्येन पुंसा चालिता मूलाधारादूर्ध्वं नीता स मुक्तोऽज्ञानबन्धान्निवृत्तः । अत्रा-स्मिन्नर्थे संशयो न संदेहो नास्तीत्यर्थः, 'तयोर्ध्वमायन्नमृतत्व-मेति ' इति श्रुतेः ॥ १०८ ॥

## गङ्गायम्रनयोर्मध्ये बालरण्डां तपस्विनीम् । बलात्कारेण गृह्णीयात्तद्विष्णोः परमं पदम् ॥१०९॥

गङ्गायमुनयोरिति । गङ्गायमुनयोराधाराधेयभावेन तयोर्भाव-नाद्गङ्गायमुनयोरभेदेन भावनाद्वा गङ्गायमुने इडापिङ्गले तयोर्भध्ये सुषुम्णामार्गे तपस्विनीं निरशनस्थितेः, बालरण्डां बालरण्डाशब्दवाच्यां कुण्डलीं बलात्कारेण हठेन गृह्णीयात् । तत्तस्या गङ्गायमुनयोर्भध्ये प्रहणं विष्णोर्हरेर्व्यापकस्यात्मनो वा परमं पदं परमपदपापकम् ॥ १०९॥

इडा भगवती गङ्गा पिङ्गला यम्रुना नदी । इडापिङ्गलयोर्मध्ये बालरण्डा च कुण्डली ॥ ११०॥

गङ्गायमुनादिपदार्थमाह—इडेति। इडा वामिनःश्वासा नाडी भगवत्यैश्वर्यादिसंपन्ना गङ्गा गङ्गापदवाच्या, पिङ्गला दक्षिणिनः-श्वासा यमुना यमुनाशब्दवाच्या नदी। इडापिङ्गलयोर्मध्ये मध्यगता या कुण्डली सा बालरण्डा बालरण्डाश**ब्द**-वाच्या ॥ ११० ॥

## पुच्छे प्रगृह्य भुजर्गी सुप्तामुद्धोधयेच ताम् । निद्रां विहाय सा शक्तिरूध्वेम्रितिष्ठते हठात् ॥१११॥

शक्तिचालनमाह — पुच्छ इति । सुप्तां निद्रितां भुजर्गी तां कुण्डलिनीं पुच्छे प्रगृह्योद्घोधयेत्प्रबोधयेत्सा शक्तिः कुण्डली निद्रां विहाय हठादूर्ध्वे तिष्ठत इत्यन्वयः । एतद्रहस्यं तु. गुरुमुखादवगन्तव्यम् ॥ १११ ॥

> अवस्थिता चैव फणावती सा प्रातश्च सायं प्रहरार्धमात्रम् । प्रपूर्व सूर्यात्परिधानयुक्त्या प्रगृह्य नित्यं परिचालनीया ॥ ११२ ॥

अवस्थितेति । अवस्थिताऽवाक् स्थिता मूलाधारस्थिता फणावती भुजंगी सा कुण्डली सूर्यादापूर्य सूर्यात्पूरणं कृत्वा परिधाने युक्तिस्तया परिधानयुक्त्या प्रगृद्ध गृहीत्वा । सायं सूर्यास्तसमये प्रातः सूर्योदयवेलायां नित्यमहरहः प्रहरस्य यामस्यार्धे प्रहरार्धे प्रहरार्धमेव प्रहरार्धमात्रं मुहूर्तद्वयमात्रं परिचालनीया परितश्चालियतुं योग्या । परिधानयुक्तिदेशिका- ह्रोध्या ॥ ११२ ॥

# ऊर्ध्वं वितस्तिमात्रं तु विस्तारं चतुरङ्गुलम् । मृदुलं धवलं त्रोक्तं वेष्टिताम्बरलक्षणम् ॥ ११३ ॥

कंदसंपीडनेन शक्तिचालनं विवक्षुरादौ कंदस्य स्थानं स्वरूपं चाह — ऊर्ध्वमिति । मूलस्थानाद्वितस्तिमात्रं वितस्ति-प्रमाणमूर्ध्वमुपरि नाभिमेढ्योर्मध्ये । एतेन कंदस्य स्थानमुक्तम् । तथा चोक्तं गोरक्षशतके—' ऊर्ध्वं मेढ्रादधो नाभेः कंदयोनिः खगाण्डवत् । तत्र नाड्यः समुत्पन्नाः सहस्राणां द्विसप्ततिः ॥' इति । याज्ञवल्क्यः—'गुदात् द्वचङ्गुलादूर्ध्व मेढ्ात् द्वचङ्गुलाद्धः । देहमध्यं तनोर्मध्यं मनुजानामितीरितम् ॥ कंदस्थानं मनुष्याणां देहमध्यान्नवाङ्गुलम् । चतुरङ्गुल-विस्तारमायामं च तथाविधम् ॥ अण्डाकृतिवदाकारभूषितं च त्वगादिभिः । चतुष्पदां तिरश्चां च द्विजानां तुन्दमध्यगम् ॥ ' इति । गुदाद् द्वचङ्गुलोपर्येकाङ्गुलं मध्यं तस्मान्नवाङ्गुलं कंदस्थानं मिलित्वा द्वादशाङ्गुलप्रमाणं वितस्तिमात्रं जातम्। चतुर्णामङ्गुलीनां समाहारश्चतुरङ्गुलं चतुरङ्गुलप्रमाणं विस्ता-रम्.। विस्तारो दैर्घ्यस्याप्युपलक्षणम्। चतुरङ्गुलं दीर्घ च मृदुलं कोमलं धवलं शुभ्रं वेष्टितं वेष्टनाकारीकृतं यदम्बरं वस्रं तस्य लक्षणं स्वरूपिमव लक्षणं स्वरूपं यस्य तादृशं प्रोक्तं कथितम् । कंदस्वरूपं योगिभिरिति शेषः ॥ ११३ ॥

## सित बज्रासने पादौ कराभ्यां धारयेद् दृढम् । गुल्फदेशसमीपे च कंदं तत्र प्रपीडयेत् ॥ ११४ ॥

सतीति । वज्रासने कृते सित कराभ्यां हस्ताभ्यां गुल्फो पादमन्थी तयोर्देशौ प्रदेशौ तयोः समीपे गुल्फाभ्यां किंचिदुपरि । 'तद्मन्थी घुटिके गुल्फो ' इत्यमरः । पादौ चरणौ दृढं गाढं धारयेत् गृह्णीयात् । चकाराद्भृताभ्यां पादाभ्यां तत्र कंदस्थाने कंदं प्रपीडयेत्प्रकर्षेण पीडयेत् । गुल्फादूर्ध्वं कराभ्यां पादौ गृहीत्वा नाभेरघोभागे कंदं पीडयेदित्यर्थः ॥ ११४॥

## वजासने स्थितो योगी चालयित्वा च कुण्डलीम् । कुर्यादनन्तरं भस्नां कुण्डलीमाशु बोधयेत् ॥११५॥

वज्रासन इति । वज्रासने स्थितो योगी कुण्डर्ली चालियत्वा शक्तिचालनमुद्रां कृत्वेत्यर्थः । अनन्तरं शक्ति-चालनानन्तरं भस्नां भस्नाख्यं कुम्भकं कुर्यात् । एवंरीत्या कुण्डलीं शक्तिमाशु शीघ्रं बोधयेत्प्रबुद्धां कुर्यात् । वज्रासने शक्तिचालनस्य पूर्वे विधानेऽपि पुनर्वज्रासनोपपादनं शक्तिचाल-नानन्तरं भस्नायां वज्रासनमेव कर्तव्यमिति नियमार्थम् ॥११५॥

> भानोराकुञ्चनं कुर्यात्कुण्डर्ली चालयेत्रतः । मृत्युवक्रगतस्यापि तस्य मृत्युभयं कुतः ॥ ११६ ॥

भानोरिति । भानोर्नाभिदेशस्थस्य सूर्यस्याकुञ्चनं कुर्यात् । नाभेराकुञ्चनेनैवास्याकुञ्चनं भवति । ततो भानोराकुञ्चनात्कुण्डलीं शक्तिं चालयेत् । मृत्योर्वक्रं मुखं गतस्यापि प्राप्तास्यापि तस्य पुंसो मृत्युभयं कालभयं कुतः । न कुतोऽपीत्यर्थः ॥ ११६ ॥

ग्रुहूर्तद्वयपर्यन्तं निर्भय चालनादसौ । ऊर्ध्वमाकृष्यते किंचित्सुषुम्णायां सग्रुहृता ।।११७।।

मुद्भतेद्वयमिति । मुद्भतेयोर्द्वयं युग्मं घटिकाचतुष्टयात्मकं तत्पर्यन्तं तदविध निर्भयं निःशङ्कं चालनादसौ शक्तिः सुषुम्णायां समुद्भता सती किंचिदूर्ध्वमाकृष्यते आकृष्टा भवति ॥ ११७ ॥

तेन कुण्डलिनी तस्याः सुषुम्णाया मुखं ध्रुवम् । जहाति तस्मात्माणोऽयं सुषुम्णां व्रजति स्वतः ॥११८॥

तेनेति । तेनोर्ध्वमाकर्षणेन कुण्डलिनी तस्याः प्रसिद्धायाः सुषुम्णाया मुखं प्रवेशमार्ग ध्रुवं निश्चितं जहाति त्यजति । तस्मान्मार्गत्यागादयं प्राणवायुः स्वतः स्वयमेव सुषुम्णां व्रजति गच्छति । सुषुम्णामुखात्प्रागेव कुण्डलिन्या निर्ग-तत्वादिति भावः ॥ ११८॥

तस्मात्संचालयेश्वित्यं मुखसुप्तामरून्थतीम् । तस्याः संचालनेनैव योगी रोगैः प्रमुच्यते ॥११९॥ तस्मादिति । यस्माच्छिक्तिचालनेन प्राणः सुषुम्णां व्रजिति तस्मात्सुखेन स्रप्ता सुखसुप्ता तां सुखसुप्तामरुम्धर्ती शिक्तं नित्यं प्रतिदिनं संचालयेत्सम्यक् चालयेत् । तस्याः शक्तेः संचालनेनैव संचालनमात्रेण योगी रोगैः कासश्वासजरादिभिः प्रमुच्यते प्रकर्षेण् मुक्तो भवति ॥ ११९ ॥

## येन संचालिता शक्तिः स योगी सिद्धिभाजनम् । किमत्र बहुनोक्तेन कालं जयति लीलया ।। १२०॥

येनेति । येन योगिना शक्तिः कुण्डली संचालिता स योगी सिद्धीनामणिमादीनां भाजनं पात्रं भवति । अत्रास्मिन्नर्थे बहुनोक्तेन बहुप्रशंसनेन किम् ? न किमपीत्यर्थः । कालं मृत्युं लीलया क्रीडयाऽनायासेनैव जयत्यभिभवतीत्यर्थः ॥ १२०॥

# ब्रह्मचर्यरतस्यैव नित्यं हितमिताशिनः । मण्डलाद् दृश्यते सिद्धिः कुण्डल्यभ्यासयोगिनः ॥

ब्रह्मचर्येति । ब्रह्मचर्ये श्रोत्रादिभिः सहोपस्थसंयमस्तिस्मन् रतस्य तत्परस्य नित्वं सर्वदा हितं पथ्यं मितं चतुर्थोश-विजितमश्रातीति तस्य कुण्डस्यभ्यासः शक्तिचालनाभ्यासः स एव योगः सोऽस्यास्तीति स तथा, तस्य मण्डलाच्चत्वारिं-शिद्दिनात्मकादनन्तरं सिद्धिः प्राणायामसिद्धिर्दृश्यते । 'नासा-दक्षिणमार्गवाहिपवनात्प्राणोऽतिदीर्घीकृतश्चन्द्राभः परिपूरितामृत-

तनुः प्राग्वण्टिकायास्ततः। छित्त्वा कालविशालबिह्नवशगं भूरन्ध्रनाडीगतं तत्कायं कुरुते पुनर्नवतरं छिन्नं ध्रुवं स्कन्धवत् '॥ १२१॥

## कुण्डलीं चालियत्वा तु भस्तां कुर्याद्विशेषतः । एवमभ्यसतो नित्यं यमिनो यमभीः कुतः ॥ १२२॥

कुण्डलीमिति । कुण्डली चालियत्वा शक्तिचालनं कृत्वा । अथानन्तरमेव भस्तां भस्ताख्यं कुम्भकं कुर्यात् । नित्यं प्रतिदिनम् । एवमुक्तप्रकारेणाभ्यसतो यमिनो योगिनो यमभीर्यमाद्भयं कुतः १ न कुतोऽपीत्यर्थः । योगिनो देहत्यागस्य स्वाधीनत्वादिति तात्पर्यम् ॥ १२२ ॥

## द्वासप्ततिसद्दस्नाणां नाडीनां मलशोधने । कुतः प्रक्षालनोपायः कुण्डल्यभ्यसनादते ॥ १२३ ॥

द्वासप्ततीति । द्वाभ्यामिषका सप्ततिः द्वासप्ततिसंख्याकानि सहस्राणि द्वासप्ततिसहस्राणि तेषां तत्संख्याकानां नाडीनां मलशोधने कर्तव्ये सति कुण्डल्यभ्यसनाच्छक्तिचालनाभ्या-साहते विना कुतः प्रक्षालनोपायः १ न कुतोऽपि । शक्तिचालनाभ्यासेनैव सर्वासां नाडीनां मलशोधनं भव-तीत्यभिष्रायः ॥ १२३ ॥

### इयं तु मध्यमा नाडी दृढाभ्यासेन योगिनाम् । आसनप्राणसंयाममुद्राभिः सरला भवेत् ॥ १२४ ॥

इयं त्विति । इयं मध्यमा नाडी सुषुम्णा योगिनां दढाभ्यासेनासनं स्वस्तिकादि प्राणसंयामः प्राणायामः मुद्रा महामुद्रादिका तैः सरला ऋज्वी भवेत् ॥ १२४॥

## अभ्यासे तु विनिद्राणां मनो धृत्वा समाधिना। रुद्राणी वा यदा मुद्रा भद्रां सिद्धिं प्रयच्छति॥१२५॥

अभ्यास इति । समाधिनेतरवृत्तिनिरोधरूपेणैकाम्र्येण मनो धृत्वाऽन्तःकरणं धारणानिष्ठं कृत्वाऽभ्यासे मनःस्थितौ यत्ने विगता निद्रा येषां ते तथा तेषाम् । निद्रापदमालस्योप-लक्षणम् । अनलसानामित्यर्थः । रुद्राणी शांभवी मुद्रा वा अथ वा पराऽन्या उन्मन्यादिका भद्रा शुभां सिद्धिं योगसिद्धिं. प्रयच्छति ददाति । एतेन हठयोगोपकारको राजयोगः प्रोक्तः ॥ १२५ ॥

## राजयोगं विना पृथ्वी राजयोगं विना निशा। राजयोगं विना मुद्रा विचित्राऽपि न शोभते ॥१२६॥

राजयोगं विना आसनादीनां वैयर्थ्यमौपचारिकश्चेषेणाह— राजयोगमिति । वृत्त्यन्तरनिरोधपूर्वकात्मगोचरधारावाहिकनिर्वि- कल्पकवृत्ती राजयोगः। हठं विना राजयोग इत्यत्र स्चितस्तत्साधनाभ्यासो वा तं विना तमृते। पृथ्वीशब्देन स्थैर्यगुणः राजयोगादासनं रुक्ष्यते । राजयोगं विना परमपुरुषार्थफलासिद्धेरिति हेतुरमेऽपि योजनीयः। राजयोगं विना निशेव निशा कुम्भको न राजते निशायां प्रायेण राजजनसंचाराभावात् । निशाशब्देन प्राणसंचाराभावलक्षणः कुम्भको लक्ष्यते । राजयोगं विना मुद्रा महामुद्रादिरूपा विचित्राऽपि विविधाऽपि विलक्षणाऽपि वा न राजते न शोभते । पक्षान्तरे । राज्ञो नृपस्य योगो राजयोगो राजसंबन्धस्तं विना पृथ्वी भूमिर्न राजते, शास्तारं विना भूमो नानोपद्रवसंभवात् । राजा चन्द्रः, 'सोमोऽस्माकं त्राह्मणानां राजा, इति श्रुतेः । तस्य योगं संबन्धं विना निशा रात्रिर्न राजते । राजयोगं विना नृपसंबन्धं विना मुद्रा राजिः पत्रेषु क्रियमाणश्चिह्नविशेषः । विचित्राऽपि । पृथ्वीपक्षे रत्नादिजनकत्वेन विलक्षणाऽपि, निशापक्षे ब्रहन-क्षत्रादिभिविचित्राऽपि, मुद्रापक्षे रेखाभिविचित्राऽपि न राजर्ते ॥ १२६ ॥

> मारुतस्य विधि सर्वे मनोयुक्तं समभ्यसेत् । इतरत्र न कर्तव्या मनोवृत्तिर्मनीषिणा ॥ १२७॥

मारुतस्येति । मारुतस्य वायोः सर्वे विधिं कुन्भकसुद्रा-विधानं मनोयुक्तं मनसा युक्तं समभ्यसेत्सम्यगभ्यसेत् । मनीषिणा बुद्धिमता पुंसा इतस्त्र मारुतस्य विधेरन्यस्मिन्विषये मनोवृत्तिर्मनसो वृत्तिः प्रवृत्तिर्न कर्तव्या न कार्या ॥ १२७ ॥

## इति मुद्रा दश मोक्ता आदिनाथेन शंभुना। एकैका तासु यमिनां महासिद्धिपदायिनी॥१२८॥

मुद्रा उपसंहरति—इतीति । आदिनाथेन सर्वेश्वरेण शंभुना शं सुखं भवत्यस्मादिति शंभुस्तेन । इत्युक्तरीत्या दश दशसंख्याका मुद्राः प्रोक्ताः कथिताः । तासु मुद्रासु मध्ये एकैकाऽपि प्रत्येकमपि या काचन मुद्रा यमिनां यमवतां योगिनां महासिद्धिप्रदायिन्यणिमादिप्रदात्री वा ॥ १२८ ॥

### उपदेशं हि मुद्राणां यो दत्ते सांप्रदायिकम् । स एव श्रीगुरुः स्वामी साक्षादीश्वर एव सः ॥१२९॥

मुद्रोपदेष्टारं गुरुं प्रशंसति—उपदेशिमिति। यः पुमान्मुद्राणां महामुद्रादीनां संप्रदायाद्योगिनां गुरुपरम्परारूपा-दागतं सांप्रदायिकमुपदेशं दत्ते ददाति, स एव स पुमानेव श्रीगुरुः श्रीमान् गुरुः सर्वगुरुभ्यः श्रेष्ठ इत्यर्थः। स्वामी प्रमुः स एव साक्षात्प्रत्यक्ष ईश्वर एव सः। ईश्वराभिन्न एव स इत्यर्थः॥ १२९॥

## तस्य वाक्यपरो भूत्वा मुद्राभ्यासे समाहितः । अणिमादिगुणैः सार्धे लभते कालवश्चनम् ॥१३०॥

तस्येति । तस्य मुद्राणामुपदेष्टुर्गुरोर्वाक्यपरो वाक्यमासन-कुम्भकाद्यनुष्टानविषयकं युक्ताहारविहारचेष्टादिविषयकं च तिस्मन् परस्तत्परः तत्परश्चादरवान् । आदरश्च विहिततपःकरणम् । भूत्वा संभूय मुद्राणां महामुद्रादीनामभ्यासः पौनःपुन्येनावर्तनं तिस्मन् मुद्राभ्यासे समाहितः सावधानः पुरुषोऽणिमादिगुणै-रणिमादिसिद्धिभिः सार्धं साकं कालस्य मृत्योर्वश्चनं प्रतारणं लभते प्रामोति ॥ १३०॥

> इति श्रीस्वात्मारामयोगीन्द्रविरचितायां हठप्रदीपिकायां सुद्राविधानं नाम तृतीयोपदेशः॥ ३॥

इति श्रीहठप्रदीपिकाच्याख्यायां ब्रह्मानन्दकृतायां ज्योत्स्नाभिधायां मुद्राकथनं नाम तृतीयोपदेश: ॥ ३ ॥

# चतुर्थोपदेशः।

नमः शिवाय गुरवे नादिबन्दुकलात्मने । निरञ्जनपदं याति नित्यं यत्र परायणः ॥ १ ॥

प्रथमद्वितीयतृतीयोपदेशोक्तानामासनकुम्भकमुद्राणां फलभृतं राजयोगं विवक्षः स्वात्मारामः श्रेयांसि बहुविघ्नानीति तत्र विन्नबाहुल्यस्य संभवात्तन्निवृत्तये शिवाभिन्नगुरुनमस्कारात्मकं मङ्गलमाचरति---नम इति । शिवाय सुखरूपायेश्वराभिन्नाय वा । तदुक्तम्—' नमस्ते नाथ भगवञ्ज्ञिवाय गुरुरूपिणे ' इति । गुरवे देशिकाय, यद्वा गुरवे सर्वान्तर्यामितया निखिलोपदेष्ट्रे शिवायेश्वराय । तथा च पातञ्जलसूत्रम्— ' स पूर्वेषामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात् ' इति । नमः प्रह्वी-भावोऽस्तु । कीदृशाय शिवाय १ गुरवे नादिबन्दुकलात्मने । कांस्यघण्टानिर्हादवदनुरणनं नादः। बिन्दुरनुस्वारोत्तरभावी ध्वनिः । कला नादैकदेशः ता आत्मा स्वरूपं यस्य स तथा तस्मै । नादबिन्दुकलात्मना वर्तमानायेत्यर्थः । तत्र नादबिन्दु-कलात्मनि शिवे गुरौ नित्यं प्रतिदिनं परायणोऽवहितः पुमान् ।

एतेन नादानुसंधानपरायण इत्युक्तम् । पूर्वपादेन गुरुशिवयोरभेदश्च सूचितः । अञ्जनं मायोपाधिस्तद्रहितं निरञ्जनं शुद्धं पद्यते गम्यते योगिभिरिति पदं ब्रह्म याति प्राप्नोति । तथा च वक्ष्यति—नादानुसंधानसमाधिभाजमित्यादिना ॥ १ ॥

## अथेदानीं प्रवक्ष्यामि समाधिक्रममुत्तमम् । मृत्युग्नं च सुखोपायं ब्रह्मानन्दकरं परम् ॥ २ ॥

समाधिकमं प्रतिजानीते — अथेति । अथासनकुम्भकमुद्रा-कथनानन्तरमिदानीमिमन्नवसरे समाधिक्रमं प्रत्याहारादिरूपं प्रवक्ष्यामि प्रकर्षेण विविच्य वक्ष्यामीत्यन्वयः । कीदशं समाधि-क्रमम् ? उत्तमं श्रीआदिनाथोक्तसंपादनकोटिसमाधिप्रकारेषू-त्कृष्टम् । पुनः कीदृशम् ? मृत्युं कालं हन्ति निवारयतीति मृत्युन्नं स्वेच्छया देहत्यागजनकं तत्त्वज्ञानोदयमनोनाशवासनाक्षयैः सुखस्य जीवन्मुक्तिसुखस्योपायं प्राप्तिसाधनम् । पुनः कीदृशम् ? परं ब्रह्मानन्दकरं प्रारब्धकर्मक्षये सति जीवब्रह्मणोरभेदेनात्य-न्तिकब्रह्मानन्दप्राप्तिरूपविदेहमुक्तिकरम् । तत्र निरोधः समा-धिना चित्तस्य ससंस्काराशेषवृत्तिनिरोधे शान्तधोरमूढावस्थानि-वृत्ती ' जीवन्नेवेह विद्वान् हर्षशोकाभ्यां विमुच्यते ' इत्यादि-श्रुत्युक्तनिर्विकारस्वरूपावस्थितिरूपा जीवन्मुक्तिर्भवति । परम-मुक्तिस्तु प्राप्तभोगान्तेऽन्तःकरणगुणानां प्रतिप्रसवेनौपाधिक- रूपात्यन्तिकनिवृत्तावात्यन्तिकं स्वरूपावस्थानं प्रतिप्रसवसिद्धम् । व्युत्थाननिरोधसमाधिसंस्कारा मनसि लीयन्ते । मनोऽस्मिताया-मस्मिता महति महान् प्रधान इति चित्तगुणानां प्रतिप्रसवः प्रतिसर्गः स्वकारणे लयः। ननु जीवन्मुक्तस्य व्युत्थाने ब्राह्मणोऽहं मनुष्योऽहमित्यादिव्यवहारदर्शनाचित्तादिभिरौपाधि-कभावजननादम्लेन दुग्धस्येव स्वरूपच्युतिः स्यादिति चेन्न। संप्रज्ञातसमाधावनुभूतात्मसंस्कारस्य तात्त्विकत्वनिश्चयात् । अता-त्त्विकान्यथाभावस्याविकारित्वाप्रयोजकत्वात् । अम्लेन दुम्धस्य द्धिभावस्तु तात्त्विक इति दृष्टान्तवैषम्याच । पुरुषस्य त्वन्तः-करणोपाधिकोऽहं ब्राह्मण इत्यादिव्यवहारः स्फटिकस्य जपा-कुसुमसंनिधानोपाधिरूपक एव न तात्त्विकः । जपाकुसुमापगमे स्फटिकस्य स्वस्वरूपस्थितिवदन्तः करणस्य सकलवृत्तिनिरोधे स्वरूपावस्थितिरच्युतैव पुरुषस्य ॥ २ ॥

> राजयोगसमाधिश्च उन्मनी च मनोन्मनी । अमरत्वं लयस्तन्वं शून्याशून्यं परं पदम् ॥ ३ ॥ अमनस्कं तथाञ्कैतं निरालम्बं निरञ्जनम् । जीवन्मुक्तिश्च सहजा तुर्या चैत्येकवाचकाः ॥ ४ ॥

समाधिपर्यायान्विशेषेणाह—राजयोग इत्यादिना श्लोक-द्वयेन । स्पष्टम् ॥ ३. ४ ॥ सिलले सैन्थवं यद्दत्साम्यं भजित योगतः । तथाऽऽत्ममनसोरैक्यं समाधिरभिधीयते ॥ ५ ॥ यदा संक्षीयते प्राणो मानसं च प्रलीयते । तदा समरसत्वं च समाधिरभिधीयते ॥ ६ ॥ तत्समं च द्वयोरैक्यं जीवात्मपरमात्मनोः । प्रणष्टसर्वसंकल्यः समाधिः सोऽभिधीयते ॥ ७ ॥

त्रिभिः समाधिमाह—सिलल इति । यद्व्यथा सैन्धवं सिन्धुदेशोद्भवं लवणं सिलले जले योगतः संयोगात्साम्यं सिल्लेक्यं भजित प्रामोति, तथा तद्ध-दात्मा च मनश्चात्ममनसी तयोरात्ममनसोरैक्यमेकाकारता । आत्मिन धारितं मन आत्माकारं सदात्मसाम्यं भजित तादृशमात्ममनसोरैक्यं समाधिरभिधीयते समाधिशब्देनोच्यत इत्यर्थः ॥ ५—७॥

राजयोगस्य माहात्म्यं को वा जानाति तत्त्वतः । ज्ञानं मुक्तिः स्थितिः सिद्धिर्गुरुवाक्येन लभ्यते ॥

ः अथ राजयोगप्रशंसा—राजयोगस्येति । राजयोगस्यान-न्तरमेवोक्तस्य माहात्म्यं प्रभावं तत्त्वतो वस्तुतः को वा जानाति ! न कोऽपि जानातीत्यर्थः । तत्त्वतो वक्तुमश-व्यत्वेऽप्येकदेशेन राजयोगप्रभावमाह—ज्ञानं स्वस्वरूपापरो- क्षानुभवो मुक्तिर्विदेहमुक्तिः स्थितिर्निर्विकारस्वरूपावस्थितिरूपा जीवन्मुक्तिः सिद्धिरणिमादिर्गुरुवाक्येन गुरुवचसा लभ्यते। राजयोगादिति शेषः॥ ८॥

# दुर्रुमो विषयत्यागो दुर्रुभं तत्त्वदर्शनम् । दुर्रुमा सहजावस्था सद्गुरोः करुणां विना ॥ ९॥

दुर्लभ इति । विशेषेण सिण्वन्त्यवबध्नन्ति प्रमातारं स्वसङ्गेनेति विषया ऐहिका दारादय आमुप्मिकाः सुधादय-स्तेषां त्यागो भोगेच्छाभावो दुर्लभः । तत्त्वदर्शनमात्मापरो-क्षानुभवः दुर्लभं सहजावस्था तुर्यावस्था सद्भुरोः ' दृष्टिः स्थिरा यस्य विनेव दृश्यम् ' इति वक्ष्यमाणलक्षणस्य करुणां द्यां विनेति सर्वत्र संबध्यते । दुर्लभा लब्धुमशक्या । 'दुः स्यात्कष्टनिषेधयोः ' इति कोशः । गुरुकृपया तु सर्व सुल-भिनित भावः ॥ ९ ॥

## विविधेरासनै: कुम्भैर्विचित्रै: करणैरपि। प्रबुद्धायां महाज्ञक्तौ प्राणः ग्रून्ये प्रस्रीयते॥ १०॥

विविधेरिति । विविधेरनेकविधेरासनैर्मस्येन्द्रादिपीठैर्विचिन्त्रैर्नानाविधेः कुम्भकेः । विचित्रैरिति काकाक्षिगोलकन्यायेनो-भयत्र संबध्यते । विचित्रैरनेकप्रकारकैः करणैईठसिद्धौ प्रक्रृष्टो-पकारकैर्महामुद्रादिभिर्महाशक्तौ कुण्डलिन्यां प्रबुद्धायां गत- रिनद्रायां सत्यां प्राणो वायुः शून्ये ब्रह्मरन्ध्रे प्रलीयते प्रलयं प्रामोति । व्यापाराभावः प्राणस्य प्रलयः ॥ १०॥

### उत्पन्नशक्तिबोधस्य त्यक्तनिःशेषकर्मणः । योगिनः सहजावस्था स्वयमेव प्रजायते ॥ ११ ॥

उत्पन्नेति । उत्पन्नो जातः शक्तिबोधः कुण्डलीबोधो यस्य तस्य त्यक्तानि परिहृतानि निःशेषाणि समग्राणि कर्माणि येन तस्य योगिनः । आसनेन कायिकव्यापारे त्यक्ते प्राणेन्द्रियेषु व्यापारस्तिष्ठति । प्रत्याहारधारणाध्यानसंप्रज्ञातसमाधिभिर्मान-सिकव्यापारे त्यक्ते बुद्धौ व्यापारस्तिष्ठति । 'असङ्को ह्ययं पुरुषः ' इति श्रुतेरपरिणामी शुद्धपुरुषः सत्त्वगुणात्मिका परि-णामिनी बुद्धिरिति ॥ ११ ॥

### सुषुम्णावाहिनि प्राणे छून्ये विश्वति मानसे । तदा सर्वाणि कर्माणि निर्मृलयति योगवित् ॥१२॥

परवैराग्येण दीर्घकालसंप्रज्ञाताभ्यासेनैव वा बुद्धिव्यापारे परित्यक्ते निर्विकारस्वरूपावस्थितिर्भवति । सैव सहजावस्था तुर्यावस्था जीवन्मुक्तिः स्वयमेव प्रयत्नान्तरं विनैव प्रजायते प्रादुर्भवति, 'येन त्यजिस तत्त्यज ' इति 'निःसङ्गः प्रज्ञया भवेत् ' इति च श्रुतेः । सुषुम्णेति । प्राणे वायौ सुषुम्णावाहिनि मध्यनाडीप्रवाहिनि सति मानसेऽन्तःकरणे शून्ये देशकालवस्तु-

परिच्छेदहीने ब्रह्मणि विश्वति सित तदा तिस्मन् काले योगविचित्तवृत्तिनिरोधज्ञः सर्वाणि कर्माणि समारब्धानि निर्मूलानि करोति निर्मूलयित । निर्मूलशब्दात् 'तत्करोति' इति णिच् ॥ १२ ॥

### ् अमराय नमस्तुभ्यं सोऽपि काल्रस्त्वया जितः । पतितं वदने यस्य जगदेतचराचरम् ॥ १३ ॥

समाध्यभ्यासेन प्रारब्धकर्मणोऽप्यभिभवाज्जितकालं योगिनं नमस्करोति—अमरायेति । न म्रियत इत्यमरः तस्मा अमराय चिरंजीविने तुभ्यं योगिने नमः । सोऽपि दुर्वारोऽपि कालो मृत्युस्त्वया योगिना जितोऽभिभूतः । इदं वाक्यं नमस्करणे हेतुः । स कः १ यस्य कालस्य वदने मुखे एतद् दृश्यमानं चराचरं स्थावरजङ्गमं जगत्संसारः पतितः । सोऽपि जगद्भक्ष-कोऽपीत्यर्थः ॥ १३ ॥

### चित्ते समत्वमापने वायौ व्रजति मध्यमे । तदाऽमरोली वज्रोली सहजोली प्रजायते ॥ १४ ॥

पूर्वोक्तममरोल्यादिकं समाधिसिद्धावेव सिध्यतीति समाधि-निरूपणानन्तरं समाधिसिद्धौ तिसिद्धिरित्याह— चित्त इति । चित्तेऽन्तः करणे समत्वं ध्येयाकारवृत्तिप्रवाहत्वम् आपन्ने प्राप्ते सति वायौ प्राणे मध्यमे सुषुम्णायां व्रजति सतीति चित्तसमत्वे हेतुः । तदा तस्मिन् काले अमरोली वज्रोली सहजोली च पूर्वोक्ताः प्रजायन्ते । नाजितप्राणस्य न चाजितचित्तस्य सिध्यन्तीति भावः ॥ १४ ॥

> ज्ञानं कुतो मनिस संभवतीह ताव-त्राणोऽपि जीवति मनो म्नियते न यावत् । प्राणो मनो द्वयमिदं विल्रयं नयेद्यो मोक्षं स गच्छति नरो न कथंचिदन्य: ॥ १५॥

हठाभ्यासं विना ज्ञानं मोक्षश्च सिध्यतीत्याह— ज्ञानमिति । यावत्प्राणो जीवति । अपि शब्दादिन्द्रियाणि जीवन्ति न तु म्रियन्ते । यावन्मनो न म्रियते किं तु जीवत्येव । इडापिङ्गलाभ्यां वहनं प्राणस्य जीवनं स्वस्वविषय-प्रहणमिन्द्रियाणां जीवनं नानाविषयाकारवृत्त्युत्पादनं मनसो जीवनं तत्तद्भावतत्तन्मरणमत्र विवक्षितम् । ननु स्वरूपतस्तेषां नाशस्तावन्मनस्यन्तःकरणे ज्ञानमात्मापरोक्षानुभवः कुतः संभवति न । कर्ताऽपि प्राणेन्द्रियमनोवृत्तीनां ज्ञानप्रतिबन्धकत्वादिति भाषः । प्राणो मनः इदं द्वयं यो योगी विलयं नाशं नयेत्स मोक्षमात्यन्तिकस्वरूपावस्थानलक्षणं गच्छति प्रामोति । ब्रह्मरन्धे निर्व्यापारस्थितिः प्राणस्य लयः, ध्येयाकारावेशात् । विषयान्तरेणापारेण मनसो लयोऽन्यः । अलीनप्राणोऽलीन- मनाश्च कथंचिदुपायशतेनापि न मोक्षं प्राप्नोतीत्यर्थः । तदुक्तं योगबीजे--- 'नानाविधैर्विचारैस्तु न साध्यं जायते मनः। तस्मात्तस्य जयः प्रायः प्राणस्य जय एव हि ॥ ' इति, नानामार्गैः सुखदुःखप्रायं कैवल्यं परमं पदं सिद्धमार्गेण लभ्येत नान्यथा शिवभाषितमिति च । सिद्धमार्गो योगमार्गः । एतेन योगं विना ज्ञानं मोक्षश्च न सिध्यतीति सिद्धम्। श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु चेदं प्रसिद्धम् । तथा हि— 'अथ तद्दर्शनाभ्युपायो योगः ' इति । तद्दर्शनमात्मदर्शनम् । ' अध्या-त्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोको जहाति ' इति । 'श्रद्धाभक्तिध्यानयोगादवेहि' इति । 'यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह। बुद्धिश्च न विचेष्टेत तामाहुः परमां गतिम्। तां योगमिति मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रयधारणाम् । अप्रमत्तस्तदा भवति ' इति । 'यदात्मतत्त्वेन तु ब्रह्मतत्त्वं दयोपमेनेह युक्तः प्रपश्येत् । अजं ध्रुवं सर्वतत्त्वैर्विशुद्धं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वेपारौ: '। 'ब्रह्मणे त्वा महस ओमित्यात्मानं युङ्जीत ' इति । 'त्रिरुन्नतः स्थाप्य समशरीरः हृदीन्द्रियाणि मनसा संनिवेश्य। ब्रह्माह्र्येन प्रतरेत विद्वान् स्रोता ५सि सर्वाणि भयावहानि ' इति । 'ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानम् ' इत्याद्याः श्रुतयः । यतिधर्मप्रकरणे मनुः-- 'भूतभाव्यानवेक्षेत योगेन परमात्मनः। देहद्वयं विहायाग्रु मुक्तो भवति बन्धनात् । याज्ञ-

वल्क्यस्मृतौ-- ' इज्याचारदमाहिंसादानस्वाध्यायकर्मणाम् । अयं तु परमो धर्मो यद्योगेनात्मदर्शनम् '। महर्षिमातङ्गः---'अग्निष्टोमादिकान्सर्वान्विहाय द्विजसत्तमः । योगाभ्यासरतः शान्तः परं ब्रह्माधिगच्छति '। 'ब्राह्मणक्षत्रियविशां स्त्रीशुद्राणां च पावनम् । शान्तये कर्मणामन्यद्योगान्नास्ति विमुक्तये '। दक्षस्पृतौ व्यतिरेकमुखेणोक्तम्—' स्वसंवेद्यं हि तद्वस कुमारी स्त्रीसुखं यथा। अयोगी नैव जानाति जात्यन्घो हि यथा घटम् ' इत्याद्याः स्मृतयः । महाभारते योगमार्गे व्यासः---'अपि वर्गावक्रष्टस्तु नारी वा धर्मकाङ्क्षिणी। तावप्येतेन मार्गेण गच्छेतां परमां गतिम् ॥ यदि वा सर्वधर्मज्ञो यदि वाऽप्यकृती पुमान्। यदि वा धार्मिकः श्रेष्ठो यदि वा पापकृत्तमः ॥ यदि वा पुरुषच्याघ्रो यदि वा क्लैब्यधारकः । नरः सेव्य महादुःखं जरामरणसागरम् । अपि जिज्ञासमानोऽपि शब्दब्रह्मातिवर्तते ॥ ' इति । भगवद्गीतायाम्—' युञ्जन्नेवं सदाऽऽत्मानं योगी नियतमानसः। शान्ति निर्वाणपरमां मत्तंस्थामधिगच्छति । यत्तांख्यैः प्राप्यते स्थानम् ' इत्यादि च 1 आदित्यपुराणे—' योगात्संजायते ज्ञानं योगो मध्येक-चित्तता '। स्कान्दपुराणे--- 'आत्मज्ञानेन मुक्तिः स्यात्तच योगादते न हि। स च योगश्चिरं कालमभ्यासादेव सिध्यति '। कूर्मपुराणे शिववाक्यम्—' अतः परं प्रवक्ष्यामि

योगं परमदुर्रुभम् । येनात्मानं प्रपत्त्यन्ति भानुमन्तमिवेश्वरम् ॥ योगामिर्दहति क्षिप्रमशेषं पापपञ्जरम्। प्रसन्नं जायते ज्ञानं ज्ञानान्निर्वाणमुच्छति '। गरुडपुराणे--- 'तथा यतेतः मतिमान्यथा स्यान्निर्वृत्तिः परा। योगेन लभ्यते सा तु न चान्येन तु केनचित्॥ भवतापेन तप्तानां योगो हि परमोषधम् । परावरप्रसक्ता धीर्यस्य निर्वेदसंभवा ॥ स च योगामिना दग्धसमस्तक्केशसंचयः। निर्वाणं परमं नित्यं प्राप्नोत्येव न संशयः॥ संप्राप्तयोगसिद्धिस्तु पूर्णो यस्त्वात्म-दर्शनात्। न किंचिद् दृश्यते कार्यं तेनैव सकलं कृतम्।। आत्मारामः सदा पूर्णः सुखमात्यन्तिकं गतः। अतस्तस्यापि निर्वेदः परानन्दमयस्य च ॥ तपसा भावितात्मानो योगिनः संयतेन्द्रियाः । प्रतरन्ति महात्मानो योगेनैव महार्णवम् ।। विष्णुधर्मेषु--- ' यच्छ्रेयः सर्वभृतानां स्त्रीणामप्युपकारकम् । अपि कीटपतङ्गानां तन्नः श्रेयः परं वद ॥ इत्युक्तः कपिलः पूर्व देवैदेंविभिस्तथा। योग एव परं श्रेयस्तेषामित्युक्तवान् पुरा ' ॥ वासिष्ठे--- ' दुःसहा राम संसारविषवेगविषुचिका । योगगारुडमन्त्रेण पावनेनोपशाम्यति '।। ननु तत्त्वमस्यादि-वाक्यैरप्यपरोक्षप्रमाणं भवतीति किमर्थमतिश्रमसाध्ये योगे प्रयासः कार्यः । न च वाक्यजन्यज्ञानस्यापरोक्षत्वे प्रमाणासंभव इति वाच्यम् । तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यं ज्ञानमपरोक्षम्,

अपरोक्षविषयकत्वात् चाक्षुषघटादिप्रत्यक्षवदित्यनुमानस्य प्र-माणत्वात् । न च विषयगतापरोक्षत्वस्य नीरूपत्वाद्धेत्व-सिद्धिरिति वाच्यम् । अज्ञानविषयचित्त्वतत्तादात्म्यापन्नत्वान्य-तररूपस्य तस्य सुनिरूपत्वात् । यथा हि घटादौ चक्षुःसंनिकर्षेणान्तःकरणवृत्तिदशायां तद्धिष्ठानचैतन्यज्ञाननि-वृत्ती तचैतन्यस्याज्ञानविषयता तद्धटस्याज्ञानविषयचैतन्यता-दात्म्यापन्नत्वं चापरोक्षत्वम् , तथा तत्त्वमस्यादिवाक्येन शुद्धचैतन्याकारान्त:करणवृत्त्युत्थापने सति तदज्ञानस्य निवृत्त-त्वेनैव तत्त्वस्याज्ञानविषयत्वाचैतन्यस्यापरोक्षत्वमिति न हेत्व-सिद्धिः । न चाप्रयोजकत्वं ज्ञानगम्यत्वापरोक्षत्वं प्रत्यक्षपरोक्ष-विषयकत्वेन प्रयोजकत्वात् । न त्विन्द्रियजन्यत्वं मनस इन्द्रियत्वाभावेन सुखादिपरत्वे व्यभिचारात् । अथ वाऽभिव्यक्तचैतन्याभिन्नतयाऽऽभासमानत्वं विषयस्यापरोक्षत्वम् । अभिव्यक्तत्वं च निवृत्तावरणकत्वं परोक्षवृत्तिस्थले वाऽऽवरण-निवृत्त्यभावात्रातिव्याप्तिः । सर्पादिभ्रमजनकदोषवतस्तु नायं सर्पः किं तु रज्ज़्रिति वाक्येन जायमाना वृत्तिस्तु नावरणं निर्वर्तयतीति तत्र परोक्ष एव विषयः। वेदान्तवाक्यजन्यं च ज्ञानमावरणनिवर्तकत्वादपरोक्षमेव । तन्मननादेः पूर्वमुत्पन्नम् , ज्ञाननिवर्तकप्रमाणासंभावनादिदोषसामान्याभावविशिष्टस्यैव त-स्याज्ञाननिवर्तकत्वात् । किं च 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं

पृच्छामि ' इति श्रुतिप्रतिपन्नमुपनिषन्मात्रगम्यत्वं योगगम्य-त्वेनोपपन्नं स्यात् । तस्मात्तत्त्वमस्यादिवाक्यादेवापरोक्षमिति चेन्न । अनुमानस्याप्रयोजकत्वात् । न च प्रत्यक्षं प्रति निरुक्ताक्षसामान्यं प्रतीन्द्रियत्वेन कारणतया तज्जन्यत्वस्यैव प्रयोजकत्वान्नित्यानित्यसाधारणप्रत्यक्षत्वे तु न किंचित्प्रयोजक-त्वमिति तन्मते तु प्रत्यक्षविशेषे इन्द्रियं कारणं तद्विशेषे च शब्दविशेष इत्येवं कार्यकारणभावद्वयं स्यात्। न च मनसोऽनिन्द्रियत्वं मनस इन्द्रियत्वे बाधकाभावादिन्द्रियाणां मनो नाथ इति मनुष्यमिवोद्दिश्य मनुष्याणामयं राजे-त्यादिवदिन्द्रियेष्वेव किंचिदुत्कर्षे ब्रवीति । न तु तस्याप्य-निन्द्रियत्वं तत्त्वं च षट्स्वखण्डोपाधिविशेष एव । अत एव ' कर्मेन्द्रियं तु पाय्वादि मनोनेत्रादि धीन्द्रियम् ' इति 'प्रत्यक्षं स्यादैन्द्रियकमप्रत्यक्षमतीन्द्रियम् ' इति च शक्तिप्रमाणभूतको-शेऽपीन्द्रियाप्रमाणकज्ञानस्याप्रत्यक्षत्वं वदन् मनस इन्द्रियत्व-ज्ञापकत्वं संगच्छते । 'इन्द्रियाणि दशैकं च ' इति गीतावचनं मनस इन्द्रियत्वे प्रमाणम् । किं च तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यं ज्ञानं शाब्दम् , शब्दजन्यत्वाद्यजेतेत्यादिवाक्यज्ञानवदित्य-नेनापरोक्षविरोधिशाब्दत्वसाधकत्वे सत्प्रतिपक्षः। न चेदम-प्रयोजकम् , शाब्दं प्रत्येव शब्दस्य जनकत्वेन लाघवमूल-कानुकूलतर्कातः। त्वन्मते तु शब्दादपि प्रत्यक्षस्वीकारेण कार्यकारणभावद्वयकल्पने गौरवम् । अपि च मनननिदिध्या-सनाभ्यां पूर्वमप्युत्पन्नम् । तव मते परोक्षमपि नाज्ञान-निवर्तकमित्यज्ञाननिवृत्तिं प्रति बाधज्ञानत्वेनैव हेतुत्वमिति गौरवम् । मम तु समाध्यभ्यासपरिपाकेणासंभावनादिसकल-मलरहितेनान्तःकरणेनात्मनि दृष्टे सति दर्शनमात्रादेवाज्ञाने निवृत्ते न कश्चिद्गीरवावकाशः। 'एषु सर्वेषु भूतेषु गूढोऽत्मा न प्रकाशते। दृश्यते त्वम्यया बुद्धचा सूक्ष्मया स्क्ष्मदर्शिभिः '।। 'यच्छेद्वाङ्मनसी प्राज्ञः ' इत्यारभ्याज्ञान-निवृत्त्यर्थकेन 'मृत्युमुखात्प्रमुच्यते ' इत्यन्तेन कठवल्लीस्थमृत्यूप-देशेन संमतोऽयमर्थ इति न कश्चिदत्र विवाद इति । यदि तु मननादेः पूर्वेमुत्पन्नं ज्ञानं परोक्षमेवेति न प्रतिबद्धत्वकृत-गौरविमति मतमाद्रियते तदिप श्रवणादिभिर्मनःसंस्कारे सिद्धेऽव्यवहितोत्तरमात्मदर्शनसंभवात्तदुत्तरं वाक्यस्मरणादिकल्पनं महद्गौरवापादकमेव । ननु न वयं केवलेन तर्केण शब्दजन्य-ज्ञानस्यापरोक्षत्वं वदामः किं तु श्रुत्याऽपि । तथा हि---तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि ' इति श्रुत्या चौपनिषदत्वं पुरुष-स्य नोप्रनिषज्जन्यबुद्धिविषयत्वमात्रं प्रत्यक्षादिगम्येऽप्यौपनिषदत्व-त्र्यवहारापत्तेः । यथा हि द्वादशकपालेऽष्टानां कपालानां सत्त्वेऽपि द्वादशकपालसंस्कृते नाष्टाकपालादिव्यवहारः द्विपुत्रादावेकपुत्रादिव्यहारः, तथाऽत्रापि नान्यत्र तथा

व्यवहार इति । उपनिषन्मात्रगम्यत्वमेव प्रत्ययार्थः । तच मनोगम्यत्वेऽनुपपन्नमिति चेन्न। न हि प्रत्ययेनोपनिषद्भिन्नं सर्वे कारणत्वेन व्यावर्त्यते । शब्दापरोक्षव।दिना त्वयाऽप्यात्मा-परोक्षे मनआदीनां करणत्वस्याङ्गीकारात्। किं तु पुराणादि-शब्दान्तरमेव 'श्रोतव्यः श्रुतिवाक्येभ्यः' इति स्मरणात्स चार्थो ममापि संमत इति न किंचिदेतत्। प्रमाणान्तरव्यावृत्ती तात्पर्यकल्पनं चात्मापरोक्षे शब्दस्य प्रमाणत्वे सिद्ध एव वक्तु-मुचितम् । शब्दान्तरव्यावृत्तितात्पर्ये तु श्रुत्यादिसंमतत्वात्कल्य-यितुमुच्तिमेव। एवं स्थिते 'मनसैवानुद्रष्टव्यम्' 'मनसैवेदमाप्त-व्यम् ' इत्यादिश्रुतयोऽप्याञ्जस्येन प्रतिपादिता भवेयुः । यत्तु कैश्चिदुक्तं दर्शनवृत्तिं प्रति मनोमात्रस्योपादानत्वपरायत्ताः श्रुतयो न विरुध्यन्त इति तदतीव विचारासहम्। यतः प्रमाणाकाङ्क्षायां प्रवृत्तास्ताः कथमुपादानपरा भवेयुः । 'कामः संकल्पो विचिकित्सा—' इत्यादिश्रुत्या सावधारणया सर्वासां वृत्तीनां मनोमात्रोपादानकत्वे बोधिते आकाङ्क्षाभावेनोपादान-तात्पर्यकत्वेन वर्णयितुं कथं शक्येरन् । पूर्वे द्वितीयवल्ल्यां ब्रह्मबोधकत्वेनोक्तेस्तस्याप्यपरोक्षहेतुत्वमिति निवारियतुं मनसैवानुद्रष्टव्यमित्यादि सावधारणवाक्यानीत्येव वर्णयितुं शक्यानि स्युरित्यलमतिवाग्जालेन । वस्तुतस्तु योगिनां समाधौ दूरविपक्रष्टपदार्थज्ञानं सर्वशास्त्रप्रसिद्धं न परोक्षम्,

तदानीं परोक्षसामम्यभावात् । नापि स्मरणं तेषां पूर्वे विशि-ष्याननुभवात् । नापि सुखादिज्ञानवत्साक्षिरूपम् , अप-सिद्धान्तात् । नाप्यप्रमाणकं प्रमासामान्ये कारणनियमात् । नापि चक्षुरादिजन्यं तेषामसंनिकर्षात् । तस्मान्मानसिकी प्रमैव सा वाच्येति मनस इन्द्रियत्वं प्रमाणत्वं च दूरापह्रवमेवेति । येऽपि योगश्रुत्योः समुचयं कल्पयन्ति तेषामपि पूर्वोक्त-दूषणगणस्तदवस्थ एव । तस्माद्योगजन्यसंस्कारसचिवमनो-मात्रगम्य आत्मेति सिद्धम्। न च कामिनीं भावयतो व्यवहितकामिनीसाक्षात्कारस्येव भावनाजन्यत्वेनात्मसाक्षात्कार-स्याप्रमाणत्वप्रसङ्गः, अबाधितविषयत्वाद्दोषजन्यत्वाभावाच । कामिनीसाक्षात्कारस्य तु बाधितविषयत्वाद्दोषजन्यत्वाचापा-माण्यं न भावनाजन्यत्वात्। न च भावनासमाधेर्ज्ञापकत्वे प्रमाणान्तरापातः । तस्या मनःसहकारित्वात्प्रमाणनिरूपणा-निपुणैर्नेयायिकादिभिरपि योगजप्रत्यक्षस्यालौकिकप्रत्यक्षेऽन्तर्भावः कृतः । योगजालौकिकसंनिकर्षेण योगिनो व्यवहितविप्रकृष्ट-सुक्ष्मार्थमात्मानमपि यथार्थ पर्यन्ति । तथा च पातञ्जले स्त्रे 🛶 'ऋतंभरा तत्र प्रज्ञा। श्रुतानुमानप्रज्ञाभ्यामन्यविषया विशेषार्थत्वात् । ' तत्र समाधौ या प्रज्ञाऽस्याः श्रुतं श्रवणं शाब्द-बोधः, अनुमननमनुमानं यौक्तिकज्ञानं तद्रृपप्रज्ञाभ्यामन्य-विषया विषयाः। कुतः ? विशेषार्थत्वात्। विशेषो निर्वि-

कल्पोऽर्थो विषयो यस्याः सा तथा तस्या भावस्तथात्वं तस्माच्छब्दस्यापदार्थतावच्छेदकपुरस्कारेणैवानुमानस्य व्यापक-त्वावच्छेदकपुरस्कारेणैव धीजनकत्वनियमेन तद्ग्रहणे योग्य-विशेष्यमात्रपरत्वादित्यर्थः । अत्र बादरायणकृतं भाष्यम्---श्रुतमागमविज्ञानं तत्सामान्यविषयं न ह्यागमेन शक्यो विशे-षोऽभिधातुं कस्मान्न हि विशेषेण कृतसंकेतः शब्द इत्यारभ्य समाधिप्रज्ञानिर्घाद्य एव सविशेषो भृतसृक्ष्मगतो वा पुरुष-गतो वेति । योगबीजे—' ज्ञाननिष्ठो विरक्तोऽपि धर्मज्ञोऽपि जितेन्द्रियः। विना योगेन देवोऽपि न मोक्षं लभते प्रिये'।। किं च, 'तदेव सक्तः सह कर्मणेति। लिङ्गं मनो यत्र निषिक्तमस्य ' इति श्रुतेः, ' कारणं गुणसङ्गोऽस्य सदसद्योनिजन्मसु ' इति स्पृतेश्च देहावसानसमये यत्र रागाद्यह्नद्धो भवति तामेव योनिं जीवः प्रामोतीति योगहीनस्य जन्मान्तरं स्यादेव मरणसमये समुद्भूतवैक्कब्यस्या-योगिना वारायितुमशक्यत्वात् । तदुक्तं योगबीजे-- 'देहाव-सानसमये चित्ते यद्यद्विभावयेत्। तत्तदेव भवेज्जीव इत्येवं जन्मकारणम् ॥ देहान्ते किं भवेज्जन्म तन्न जानन्ति मानवाः । तस्माज्ज्ञानं च वैराग्यं जपश्च केवलं श्रमः ॥ पिपीलिका यदा लग्ना देहे ज्ञानाद्विमुच्यते । असौ किं वृश्चिकैर्द्रष्टो देहान्ते वा कथं सुखी । योगिनां तु योगबलेनान्तकाले-

<sup>,</sup>यात्मभावनया मोक्ष एवेति न स्याज्जन्मान्तरम् । तद्क्तं भगवता—'प्रयाणकाले मनसाऽचलेन भक्त्या युक्तो योग-बलेन चैव' इत्यादिना। 'शतं चैका च हृदयस्य नाड्यः' इत्यादि श्रुतेश्च। न च तत्त्वमस्यादिवाक्यस्यापरोक्षज्ञान-जनकत्वे तद्विचारस्य वैयर्थ्यमेवेति शङ्कचम्, वाक्य-विचारजन्यज्ञानस्य योगद्वाराऽपरोक्षज्ञानसाधनत्वात् । अत्र च योगबीजे गौरीश्वरसंवादो महानस्ति ततः किंचिल्लिख्यते। देव्युवाच—' ज्ञानिनस्तु मृता ये वै तेषां भवति कीदृशी। गतिः कथय देवेश कारुण्यामृतवारिधे '॥ ईश्वर उवाच---'देहान्ते ज्ञानिना पुण्यात्पापात्फलमवाप्यते। यादशं तु भवेत्तत्तद्भुक्त्वा ज्ञानी पुनर्भवेत् ॥ पश्चात्पुण्येन लभते सिद्धेन सह सङ्गतिम्। ततः सिद्धस्य कृपया योगी भवति नान्यथा ॥ ततो नश्यति संसारो नान्यथा शिवभाषितम् '॥ देव्युवाच—' ज्ञानादेव हि मोक्षं च वदन्ति ज्ञानिनः सदा। न कथं सिद्धयोगेन योगः किं मोक्षदो भवेत्'॥ ईश्वर उवाच--- 'ज्ञानेनैव हि मोक्षो हि तेषां वाक्यं तु नान्यथा। सर्वे वदन्ति खड्गेन जयो भवति तर्हि किम्॥ विना युद्धेन वीर्येण कथं जयमवामुयात्। तथा योगेन रहितं ज्ञानं मोक्षाय नो भवेत्'। ननु जनकादीनां योगमन्तरेणाप्यपतिबद्धज्ञानमोक्षयोः श्रवणात्कथं योगादेवाप्रति-

बद्धज्ञानं मोक्षश्चेति चेत्। उच्यते—तेषां पूर्वजन्मानुष्ठित-योगजसंस्काराज्ज्ञानप्राप्तिरिति पुराणादौ श्रूयते । तथा हि — ' जैगीषव्यो यथा विप्रो यथा चैवासितादयः। क्षत्रिया जनकाद्यास्तु तुलाधारादयो विशः ॥ संप्राप्ताः परमां सिद्धि पूर्वाभ्यस्तस्वयोगतः । धर्मव्याधादयः सप्त शुद्धाः पैलवकादयः ॥ मैत्रेयी सुलभा शार्ङ्गी शाण्डिली च तपस्विनी। एते चान्ये च बहवो नीचयोनिगता अपि। ज्ञाननिष्ठां परां प्राप्ताः पूर्वाभ्यस्तस्वयोगतः ॥ ' इति । किं च पूर्वजन्मानुष्ठितयोगा-भ्यासपुण्यतारतम्येन केचिद्गसत्वं केचिद्गसपुत्रत्वं केचिद्देवर्षित्वं केचिद्रह्मर्षित्वं केचिन्मुनित्वं केचिद्भक्तत्वं च प्राप्ताः सन्ति । तत्रोपदेशमन्तरेणैवात्मसाक्षात्कारवन्तो भवेयुः । तथा हि --- हिर-ण्यगर्भवसिष्ठनारदसनत्कुमारवामदेवशुकादयो जन्मसिद्धा इत्येव पुराणादिषु श्रूयते । यत्तु ब्राह्मण एव मोक्षाधिकारीति श्रूयते पुराणादौ तदयोगिपरम् । तदुक्तं गरुडपुराणे—' योगाभ्यासो नृणां येषां नास्ति जन्मान्तरादृतः । योगस्य प्राप्तये तेषां शूद्भवैश्यादिकक्रमः ॥ स्त्रीत्वाच्छूद्रत्वमभ्येति ततो वैश्यत्व-मामुयात्। ततश्च क्षत्रियो विपः कृपाहीनस्ततो भवेत्॥ अनूचानः स्मृतो यज्वा कर्मन्यासी ततः परम्। ततो ज्ञानित्वमभ्येति योगी मुक्ति क्रमाह्रभेत्॥ १ इति। शूद्भवैश्यादिकमाद्योगी भूत्वा मुक्ति लभेदित्यर्थः । इत्थं च योगे सर्वाधिकारश्रवणाद्योगोत्पन्नतत्त्वज्ञानेन सर्व एव मुच्यन्त इति सिद्धम् । योगिनस्तु अष्टस्यापि न शुद्धादिकमः । ' शुचीनां श्रीमतां गेहे योगअष्टोऽभिजायते । अथ वा योगिनामेव ' इत्यादिभगवद्वचनादित्यलम् ॥ १५ ॥

#### ज्ञात्वा सुषुम्णासद्भेदं कृत्वा वायुं च मध्यगम् । स्थित्वा सर्देव सुस्थाने ब्रह्मरन्त्रे निरोधयेत् ॥१६॥

प्राणमनसोर्रुयं विना मोक्षो न सिध्यतीत्युक्तम्। तत्र प्राणलयेन मनसोऽपि लयः सिध्यतीति तल्लयरीतिमाह — ज्ञात्वेति । सदैव सर्वदैव सुस्थाने शोभने स्थाने 'सुराज्ये धार्मिके देशे ' इत्याद्यक्तलक्षणे स्थित्वा स्थिति कृत्वा वसित कृत्वेत्यर्थः । सुष्णा मध्यनाडी तस्याः सद्भेदं शोभनं भेदन-प्रकारं ज्ञात्वा गुरुमुखाद्विदित्वा वायुं प्राणं मध्यगं मध्यनाडीसंचारिणं कृत्वा ब्रह्मरन्ध्रे मूर्धावकाशे निरोधयेन्नितरां रुद्धं कुर्यात् । प्राणस्य ब्रह्मरन्त्रे निरोधो लयः प्राणलये जाते मनोऽपि लीयते। तदुक्तं वासिष्ठे—'अभ्यासेन परिस्पन्दे प्राणानां क्षयमागते । मनः प्रशममायाति निर्वाणमव-शिष्यते ॥ ' इति । प्राणमनसोर्रुये सति भावनाविशेष-रूपसमाधिसहकूतेनान्तः करणेनाबाधितात्मसाक्षात्कारो भवति, तदा जीवनेव मुक्तः पुरुषो भवति ॥ १६ ॥

### सूर्याचन्द्रमसौ धत्तः कालं रात्रिंदिवात्मकम् । भोक्री सुषुम्णा कालस्य गुह्यमेतदुदाहृतम् ॥ १७॥

प्राणलये कालजयो भवतीत्याह— सूर्याचन्द्रमसाविति । सूर्यश्च चन्द्रमाश्च सूर्याचन्द्रमसौ । 'देवताद्वन्द्वे च ' इत्यानङ् । रात्रिश्च दिवा च रोत्रिंदिवम् । 'अचतुर-- ' इत्यादिना निपातितः । रात्रिंदिवमात्मा स्वरूपं यस्य स रात्रिंदिवात्मकस्तं रात्रिं-दिवात्मकं कालं समयं धत्तो विधत्तः कुरुतः। सुषुम्णा सरस्वती कालस्य सूर्याचन्द्रमोभ्यां कृतस्य रात्रिंदिवात्मकस्य समयस्य भोक्री भक्षिका विनाशिका। एतद्भुद्यं रहस्यमुदाहृतं कथितम् । अयं भावः — सार्घे घटिकाद्वयं सूर्यो वहति सार्घे घटिकाद्वयं चन्द्रो वहति। यदा सूर्यो वहति तदा दिनमुच्यते । यदा चन्द्रो वहति तदा रात्रिरुच्यते । पश्चघटिकामध्ये रात्रिंदिवात्मकः कालो भवति । लौकिकाहो-रात्रमध्ये योगिनां द्वादशाहोरात्रात्मकः कालव्यवहारो भवति । तादृशकालमानेन जीवानामायुर्मानमस्ति । यदा सुषुम्णा-मार्गेण वायुर्बेह्मरन्ध्रे लीनो भवति तदा रात्रिंदिवात्मकस्य कालस्याभावादुक्तं भोक्त्री सुषुम्णा कालस्येति । यावद्ग्रह्मरन्ध्रे वायुर्लीयते तावद्योगिन आयुर्वर्धते । दीर्घकालाभ्यस्तसमाधि-र्योगी पूर्वमेव मरणकालं ज्ञात्वा ब्रह्मरन्त्रे वायुं नीत्वा कालं निवारयति स्वेच्छया देहत्यागं च करोतीति ॥ १७ ॥

### द्वासप्ततिसद्दस्नाणि नाडीद्वाराणि पद्धरे । सुषुम्णा शांभवी शक्तिः शेषास्त्वेव निरर्थकाः ॥१८॥

द्वासप्ततीति । पञ्जरे पञ्जरविसरास्थिभिर्बद्धे शरीरे द्वाभ्या-मधिका सप्ततिः द्वासप्तिः द्वासप्तिसंख्याकानि सहस्राणि नाडीनां सिराणां द्वाराणि वायुप्रवेशमार्गाः सन्ति । सुषुम्णा मध्या नाडी शांभवी शक्तिरस्ति । शं सुखं भवत्यस्माद्भक्ता-नामिति शंभुरीश्वरस्तस्येयं शांभवी, ध्यानेन शंभुप्रा पकत्वात् , शंभोराविर्भावजनकत्वाद्वा शांभवी । यद्वा शं सुखरूपो भवति तिष्ठतीति शंभुरात्मा तस्येयं शांभवी । चिदिभिव्यक्तिस्थानत्वाद्धचानेनात्मसाक्षात्कारहेतुत्वाच । शेषा इडापिङ्गलादयस्तु निरर्थका एव निर्गतोऽर्थः प्रयोजनं यासां ता निरर्थकाः, पूर्वोक्तप्रयोजनाभावात् ॥ १८ ॥

### वायुः परिचितो यस्मादिशना सह कुण्डलीम् । बोधियत्वा सुषुम्णायां प्रविशेदिनरोधतः ॥ १९ ॥

्रवायुरिति । यस्मात्परिचितोऽभ्यस्तो वायुस्तस्मादिश्चना जठ-राग्निना सह कुण्डली शक्ति बोधियत्वा अनिरोधतोऽप्रति-बन्धात्सुषुम्णायां सरस्वत्यां प्रविशेत् वायोः सुषुम्णाप्रवेशार्थ-मभ्यासः कर्तव्य इत्यर्थः ॥ १९ ॥

### सुषुम्णावाहिनि प्राणे सिध्यत्येव मनोन्मनी । अन्यथा त्वितराभ्यासाः प्रयासायैव योगिनाम् ॥

सुषुम्णेति । प्राणे सुषुम्णावाहिनि सित मनोन्मनी उन्मन्य-वस्था सिध्यत्येव । अन्यथा प्राणे सुषुम्णावाहिन्यसित तु इतराभ्यासाः सुषुम्णेतराभ्यासाः योगिनां योगाभ्यासिनां प्रयासायैव श्रमायैव भवन्तीत्यर्थः ॥ २०॥

#### पवनो बध्यते येन मनस्तेनैव बध्यते । मनश्च बध्यते येन पवनस्तेन बध्यते ॥ २१ ॥

पवन इति । येन योगिना पवनः प्राणवायुर्वध्यते बद्धः क्रियते तेनैव योगिना मनो बध्यते । येन मनो बध्यते तेन पवनो बध्यते । मनःपवनयोरेकतरे बद्धे उभयं बद्धं भवतीत्यर्थः ॥ २१ ॥

#### हेतुद्वयं तु चित्तस्य वासना च समीरणः । तयोर्विनष्ट एकस्मिस्तौ द्वावपि विनक्यतः ॥ २२ ॥

हेतुद्वयं तु चित्तस्येति । चित्तस्य प्रवृत्तौ हेतुद्वयं कारण-द्वयमस्ति, किं तदित्याह । वासना भावनाष्ट्यः संस्कारः समीरणः प्राणवायुश्च तयोर्वासनासमीरणयोरेकस्मिन्विनष्टे सति क्षीणे सति तौ द्वाविप विनश्यतः । अयमाशयः—वास-नाक्षये समीरणचित्ते क्षीणे भवतः । समीरणे क्षीणे चित्त- वासने क्षीणे भवतः । चित्ते क्षीणे समीरणवासने क्षीणे भवतः । तदुक्तं वासिष्ठे—' द्वे बीजे राम चित्तस्य प्राण-स्पन्दनवासने । एकस्मिश्च तयोर्नष्टे क्षिप्रं द्वे अपि नश्यतः ॥' तत्रैव व्यतिरेकेणोक्तम्—' यावद्विलीनं न मनो न तावद्वासनाक्षयः । न क्षीणा वासना यावचित्तं तावन्न शाम्यति ॥ न यावद्याति विज्ञानं न तावचित्तसंक्षयः । यावन्न चित्तोपशमो न तावत्तत्त्ववेदनम् ॥ यावन्न वासनानाशस्तावत्तत्त्वागमः कुतः । यावन्न तत्त्वसंप्राप्तिर्न तावद्वासनाक्षयः ॥ तत्त्वज्ञानं मनोनाशो वासनाक्षय एव च । मिथः कारणतां गत्वा दुःसाध्यानि स्थितान्यतः ॥ त्रय एते समं यावन्न स्वभ्यस्ता मुहुर्मुहुः । तावन्न तत्त्वसंप्राप्तिर्भवत्यपि समाश्रितैः ' ॥ २२ ॥

मनो यत्र विलीयेत पवनस्तत्र लीयते । पवनो लीयते यत्र मनस्तत्र विलीयते ॥ २३ ॥

मन इति । यत्र यस्मिन्नाधारे मनो लीयते तत्र तस्मिन्नाधारे पवनो विलीयत इत्यन्वयः ॥ २३ ॥

> हुग्थाम्बुवत्संमिलितावुभौ तो तुल्यक्रियो मानसमारुतो हि । यतो मरुत्तत्र मनःप्रदृत्ति-र्यतो मनस्तत्र मरुत्पदृत्तिः ॥ २४ ॥

दुग्धाम्बुविदिति । दुग्धाम्बुविद्धीरनीरवत्संमिलितौ सम्यक् मिलितौ तावुभौ द्वाविप मानसमारुतौ मानसं च मारुतश्च मानसमारुतौ चित्तप्राणौ तुल्यिक्रयौ तुल्या समा क्रिया प्रवृत्ति-ययोस्तादृशौ भवतः । तुल्यिक्रयत्वमेवाह—यत इति । यतः यत्र । सार्वविभक्तिकस्तिसः । यस्मिन् चक्रे मरुद्वायुः प्रवर्तते तत्र तस्मिन् चक्रे मनःप्रवृत्तिः मनसः प्रवृत्तिभेवति । यतो यस्मिन् चक्रे मनः प्रवर्तते तत्र तस्मिन् चक्रे मरुद्रपृत्तिः वायोः प्रवृत्तिभेवतीत्यर्थः । तदुक्तं वासिष्ठे—' अविनाभाविनी नित्यं जन्तूनां प्राणचेतसी । कुसुमामोदविन्मश्रे तिलतैले इवास्थिते । कुरुतश्च विनाशेन कार्यं मोक्षास्त्रयमुत्तमम् ॥' इति ॥ २४ ॥

> तत्रैकनाशादपरस्य नाश एकप्रवृत्तेरपरप्रवृतिः । अध्वस्तयोश्चेन्द्रियवर्गवृत्तिः प्रध्वस्तयोगीक्षपदस्य सिद्धिः ॥ २५ ॥

तत्रेति । तत्र तयोर्मानसमारुतयोर्मध्ये एकस्य मानसस्य मारुतस्य वा नाशाल्लयादपरस्यान्यस्य मारुतस्य मानसस्य वा नाशो लयो भवति । एकप्रवृत्तेरेकस्य मानसस्य मारुतस्य वा प्रवृत्तेर्व्यापारादपरप्रवृत्तिरपरस्य मारुतस्य मानसस्य वा प्रवृत्ति- र्व्यापारो भवति । अध्वस्तयोरलीनयोर्मानसमारुतयोः सतो-रिन्द्रियवर्गवृत्तिरिन्द्रियसमुदायस्य स्वस्वविषये प्रवृत्तिर्भवति । प्रध्वस्तयोः प्रलीनयोस्तयोः सतोर्मोक्षपदस्य मोक्षाख्यपदस्य सिद्धिनिष्पत्तिर्भवति । तयोर्लये पुरुषस्य स्वरूपेऽवस्थानादि-त्यर्थः । 'तत्रापि साध्यः पवनस्य नाशः षडङ्गयोगादिनि-षेवणेन । मनोविनाशस्तु गुरोः प्रसादान्तिमेषमात्रेण 'सुसाध्य एव ॥ 'योगबीजे मूलस्रोकस्यायमुत्तरः स्रोकः ॥ २५ ॥

> रसस्य मनसञ्चेव चञ्चलत्वं स्वभावतः । रसो बद्धो मनो बद्धं किं न सिध्यति भूतले ॥२६॥

रसस्येति । रसस्य पारदस्य मनसो मानसस्य स्वभावतः स्वभावाचञ्चलत्वं चाञ्चल्यमस्ति । रसः पारदो बद्धश्चेन्मनश्चित्तं बद्धं भवति । ततो भूतले पृथिवीतले किं न सिध्यति १ सर्वे सिध्यतीत्यर्थः ॥ २६ ॥

> मूर्च्छितो हरते व्याधीन्मृतो जीवयति स्वयम् । बद्धः खेचरतां धत्ते रसो वायुश्च पार्वति ॥ २७ ॥

तदेवाह—मूर्च्छित इति । ओषिधिविशेषयोगेन गतचापलो रसो मूर्च्छितः कुम्भकान्ते रेचकनिवृत्तो वायुर्मूर्च्छित इत्युच्यते । हे पार्वतीति पार्वतीसुबोधायेश्वरवाक्यम् । मूर्च्छितो रसः पारदो वायुः प्राणश्च व्याधीन् रोगान् हरते नाशयति । भस्मीभूतो रसो ब्रह्मरन्त्रे लीनो वायुश्च मृतः स्वयमात्मना स्वसामर्थ्येनेत्यर्थः । जीवयति दीर्घकालं जीवनं करोति । क्रियाविशेषेण गुटिकाकारकृतो रसः बद्धो भ्रूमध्यादौ धारणा-विशेषेण धृतो वायुश्च बद्धः खेचरतामाकाशगतिं धत्ते विधत्ते करोतीत्यर्थः । तदुक्तं गोरक्षकशतके—' यद्भिनाञ्चनपुञ्जसंनि-भिनदं वृत्तं भ्रुवोरन्तरे तत्त्वं वायुमयं पकारसिहतं तत्रेश्वरो देवता । प्राणं तत्र विलाप्य पञ्चघटिकं चित्तान्वितं धारयेदेषा खे गमनं करोति यमिनां स्याद्वायुना धारणा ॥' इति ॥२०॥

मनःस्थेर्ये स्थिरो वायुस्ततो बिन्दुः स्थिरो भवेत् । बिन्दुस्थेर्यात्सदा सत्त्वं पिण्डस्थेर्यं प्रजायते ॥ २८ ॥

मनःस्थैर्य इति । मनसः स्थैर्ये सित वायुः प्राणः स्थिरो भवेत् । ततो वायुस्थैर्याद्विन्दुर्वीर्ये स्थिरो भवेत् । बिन्दोः स्थैर्यात्सदा सत्त्वं बलं पिण्डस्थैर्य देहस्थैर्य प्रजायते ॥ २८ ॥

इन्द्रियाणां मनो नाथो मनोनाथस्तु मारुतः । मारुतस्य लयो नाथः स लयो नादमाश्रितः ॥२९॥

इन्द्रियाणामिति । इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां मनोऽन्तःकरणं नाथः प्रवर्तकः । मनोनाथो मनसो नाथो मारुतः प्राणः । मारुतस्य प्राणस्य लयो मनोविलयो नाथः । स लयो मनोलयः नादमाश्रितो नादे मनो लीयत इत्यर्थः ॥ २९ ॥

## सोऽयमेवास्तु मोक्षाख्यो माऽस्तु वाऽपि मतान्तरे । मनःप्राणलये कश्चिदानन्दः संप्रवर्तते ॥ ३०॥

सोऽयमिति । सोऽयमेव चित्तलय एव मोक्षाख्यो मोक्ष-पदवाच्यः । मतान्तरेऽन्यमते माऽस्तु वा । चित्तलयस्य सुषुप्ताविष सत्त्वान्मनःप्राणयोर्लये सित कश्चिदि निर्वाच्य आनन्दः संप्रवर्तते सम्यक् प्रवृत्तो भवति । अनिर्वाच्यानन्दाविर्भावे जीवन्मुक्तिसुखं भवत्येवेति भावः ॥ ३०॥

## प्रणष्टश्वासनिःश्वासः प्रध्वस्तविषयग्रदः । निश्रेष्टो निर्विकारश्च लयो जयति योगिनाम् ॥३१॥

प्रणष्टिति । श्वासश्च निःश्वासश्च श्वासनिःश्वासौ प्रणष्टो लीनौ श्वासनिःश्वासौ यस्मिन् स तथा बाह्यवायोरन्तः प्रवेशनं श्वासः अन्तः स्थितस्य वायोर्बहिनिःसरणं निःश्वासः । प्रध्वस्तः प्रकर्षेण ध्वस्तो नष्टो विषयाणां शब्दादीनां ग्रहो ग्रहणं यस्मिन् निर्गता चेष्टा कायिकया यस्मिन् निर्गतो विकारोऽन्तः-करणिकया यस्मिन् एतादृशो योगिनां लयोऽन्तःकरणवृत्तेध्येया-कारा वृत्तिर्जयित सर्वोत्कर्षेण वर्तते ॥ ३१ ॥

> उच्छिन्नसर्वसंकल्पो निःशेषाशेषचेष्टितः। स्वावगम्यो लयः कोऽपि जायते वागगोचरः ॥३२॥

उच्छिन्नेति । उच्छिन्ना नष्टाः सर्वे संकल्पा मनःपरिणामा यस्मिन् स तथा, निर्गतः शेषो यस्मात्तानि निःशेषाण्यशेषाणि चेष्टितानि यस्मिन् स तथा, स्वेनैवावगन्तुं बोद्धुं शक्यः स्वावगम्यः वाचामगोचरोऽविषयः कोऽपि विरुक्षणो लयः जायते योगिनां प्रादुर्भवति ॥ ३२ ॥

## यत्र दृष्टिर्रुयस्तत्र भूतेन्द्रियसनातनी । सा शक्तिर्जीवभूतानां द्वे अलक्ष्ये लयं गते॥ ३३॥

यत्र दृष्टिरिति । यत्र यस्मिन्विषये ब्रह्मणि दृष्टिरन्तःकरण-वृत्तिस्तत्रैव लयो भवति । भूतानि पृथिव्यादीनि इन्द्रियाणि श्रोत्रादीनि सनातनानि शाश्वतानि यस्यां सा सत्कार्यवादेऽवि-चायां कार्यजातस्य सत्त्वात् । जीवभूतानां प्राणिनां शक्तिर्विचा इमे द्वे अलक्ष्ये ब्रह्मणि लयं गते योगिनामिति शेषः ॥ ३३ ॥

## लयो लय इति पाहु: कीदृशं लयलक्षणम् । अपुनर्वासनोत्थानाल्लयो विषयविस्मृतिः ॥ ३४ ॥

लय इति । लय इति प्राहुर्वदिन्त बहवः । लयस्य लक्षणं लयस्वरूपं कीदृशमिति प्रश्नपूर्वकं लयस्वरूपमाह— अपुनरिति । अपुनर्वासनोत्थानात्पुनर्वासनोत्थानाभावाद्विषय-विस्मृतिर्विषयाणां शब्दादीनां ध्येयाकारस्य विषयस्य वा विस्मृ-तिर्ल्यो लयशब्दार्थ इत्यर्थः ॥ ३४॥

# वेदशास्त्रपुराणानि सामान्यगणिका इव । एकेव शांभवी मुद्रा गुप्ता कुलवधूरिव ॥ ३५ ॥

वेदेति । वेदाश्चत्वारः शास्त्राणि षट् पुराणान्यष्टादश सामान्या गणिका इव वेश्या इव, बहुपुरुषगम्यत्वात् । एका शांभवी मुद्रैव कुलवधूरिव कुलस्त्रीव गुप्ता, पुरुषविशेष-गम्यत्वात् ॥ ३५ ॥

# अन्तर्रुक्यं बहिर्देष्टिर्निमेषोन्मेषवर्जिता । एषा सा शांभवी मुद्रा वेदशास्त्रेषु गोपिता ॥ ३६ ॥

चित्तलयाय प्राणलयसाधनीभृतां मुद्रां विवक्षुस्तत्र शांभवीं
मुद्रामाह—अन्तर्लक्ष्यमिति । अन्तः आधारादिब्रह्मरन्ध्रान्तेषु चक्रेषु मध्ये स्वाभिमते चक्रे लक्ष्यमन्तःकरणवृत्तिः । बहिर्देहाद्धहिःप्रदेशे दृष्टिः ! चक्षुःसंबन्धः । कीदृशी
दृष्टिः ! निमेषोन्मेषवर्जिता निमेषः पक्ष्मसंयोगः उन्मेषः
पक्ष्मसंयोगविश्लेषः ताभ्यां वर्जिता रहिता चित्तस्य
ध्येयाकारावेशे निमेषोन्मेषवर्जिता दृष्टिभवति । सोक्तेषा
मुद्रा शांभवी शंभोरियं शांभवी शिविषया शिवाविभावजनिका
वा भवति । कीदृशी ! वेदृशास्त्रेषु गोपिता वेदृषु ऋगादिषु
शास्त्रेषु सांख्यपातञ्जलादिषु गोपिता रिक्षता ॥ ३६ ॥

अन्तर्रुक्ष्यविस्त्रीनित्तपवनो योगी यदा वर्तते दृष्ट्या निश्रस्रतारया बहिरधः पश्यन्नपश्यन्नपि । मुद्रेयं खलु शांभवी भवति सा स्टब्धा प्रसादाद् गुरोः शून्याशून्यविस्त्रशणं स्फुरति तत्तन्त्वं परं शांभवम् ॥३७॥

शांभवीं मुद्रामभिनीय दशेयति — अन्तर्रुक्ष्येति । यदा यस्यामवस्थायामन्तः अनाहतपद्मादौ यल्रक्ष्यं सगुणेश्वर-मूर्त्यादिकं तत्त्वमस्यादिवाक्यलक्ष्यं जीवेश्वराभिन्नमहं ब्रह्मा-स्मीति वाक्यार्थभूतं ब्रह्म वा तस्मिन्विलीनौ विशेषेण लीनौ चित्तपवनो मनोमारुतो यस्य स तथा निश्चलतारया निश्चला स्थिरा तारा कनीनिका यस्यां तादृश्या दृष्ट्या बहिर्देहाद्बहिः प्रदेशे पश्यन्नपि चक्षुः संबन्धं कुर्वन्नपि अपरयन् बाह्यविषयप्रहणमकुर्वन् वर्तते आस्ते । खिल्विति वाक्यालंकारे। इयमुक्ता शांभवी मुद्रा शांभवी-नामिका मुद्रयति क्केशानिति मुद्रा गुरोर्देशिकस्य प्रसादात्प्रीति-पूर्वकादनुप्रहाल्रञ्धा प्राप्ता चेत्तदिदमिति वक्तुमशक्यं शांभवं शांभवीमुद्रायां भासमानं पदं पद्यते गम्यते योगिभिरिति पदमात्मस्वरूपं शून्याशून्यविलक्षणं ध्येयाकारवृत्तेः सद्भावाच्छ्रन्य-विलक्षणं तस्या अपि भानाभावादराऱ्यविलक्षणं तत्त्वं वास्तविकं वस्तु स्फुरति प्रतीयते । तथा चोक्तम् — 'अन्तर्रुक्ष्यमनन्य-

धीरविरतं पश्यन्मुदा संयमी दृष्टग्रुन्मेषनिमेषवर्जितिमयं मुद्रा भवेच्छांभवी । गुप्तेयं गिरिशेन तन्त्रविदुषा तन्त्रेषु तत्त्वार्थि-नामेषा स्याद्यमिनां मनोलयकरी मुक्तिप्रदा दुर्लभा । १ । ऊर्ध्वदृष्टिरघोदृष्टिरूर्ध्ववेघो ह्यधःशिराः । राधायन्त्रविधानेन जीवन्मुक्तो भवेत्क्षितौ ' । २ । ॥ ३७ ॥

## श्रीशांभव्याश्र खेचर्या अवस्थाधामभेदतः । भवेचित्तलयानन्दः शून्ये चित्सुखरूपिणि ॥ ३८ ॥

श्रीशांभव्या इति । श्रीशांभव्याः श्रीमत्याः शांभवीमुद्रायाः खेचरीमुद्रायाश्चावस्थाधामभेदतः अवस्थाऽवस्थितिर्धाम स्थानं तयोर्भेदाच्छांभव्यां बहिर्दृष्ट्या बहिःस्थितिः खेचर्यो श्रूमध्य-दृष्ट्याऽवस्थितिः । शांभव्यां हृद्यं भावनादेशः खेचर्यो श्रूमध्य एव देशः । तयोर्भेदाभ्यां शून्ये देशकालवस्तुपरिच्छेदशून्ये सजातीयविजातीयस्वगतभेदशून्ये या चित्सुखरूपिण चिदा-नन्दस्वरूपिण्यात्मिन चित्तलयानन्दो भवेत्स्यात् । श्रीशांभवी-खेचर्योरवस्थाधामरूपसाधनांशे भेदः न तु चित्तलयानन्दरूप-फलांश इति भावः ॥ ३८ ॥

तारे ज्योतिषि संयोज्य किंचिदुः समयेद भुवौ । पूर्वयोगं मनोयुञ्जसुन्मनीकारकः क्षणात् ॥ ३९ ॥ उन्मनीमुद्रामाह — तारे इति । तारे नेत्रयोः कनीनिके ज्योतिषि तारयोर्नासाम्रे योजनात्प्रकाशमाने तेजिस संयोज्य संयुक्ते कृत्वा भ्रुवौ किंचित्स्वल्यमुन्नयेदूर्ध्वं नयेत् । पूर्वः पूर्वोक्तोऽन्तर्रुक्ष्यविहर्देष्टिरित्याकारको योगो युक्तिर्यस्मिन् तत्ता- दशं मनोऽन्तः करणं युङ्जन् युक्तं कुर्वन् योगी क्षणान्मुहूर्तादुन्म- नीकारक उन्मन्यवस्थाकारको भवति ॥ ३९ ॥

## केचिदागमजालेन केचिक्रिगमसंकुलै: । केचित्तर्केण मुह्यन्ति नैव जानन्ति तारकम् ।। ४० ।।

उन्मनीमन्तराऽन्यस्तरणोपायो नास्तीत्याह—केचिदिति। केचिच्छास्रतन्त्रादिविदः आगच्छन्ति बुद्धिमारोहन्त्यर्था एभ्य इत्यागमाः शास्रतन्त्रादयस्तेषां जालैर्जालवद्धन्धनसाधनैस्तदुक्तैः फलैर्मुद्धन्ति मोहं प्राप्तवन्ति। तत्रासक्ता बध्यन्त इति भावः। केचिद्धैदिका निगमसंकुलैर्निगमानां निगमोक्तानां संकुलैः फलबाहुल्यैर्मुद्धन्ति। केचिद्धैशेषिकादयस्तर्केण स्वकल्पितयुक्ति-विशेषेण मुद्धन्ति। तारयतीति तारकस्तं तारकं तरणोपायं नैव जानन्ति। उक्तोन्मन्येव तरणोपायस्तं न जानन्तीत्यर्थः॥

अर्थोन्मीलितलोचनः स्थिरमना नासाग्रदत्तेक्षण-श्रन्द्रार्कावपि लीनताग्रुपनयिनःस्पन्दभावेन यः।

## ज्योतीरूपमरोषबीजमितललं देदीप्यमानं परं तन्त्रं तत्पद्मेति वस्तु परमं वाच्यं किमत्राधिकम् ॥४१॥

अर्घोन्मीलितेति । अर्धमुन्मीलिते अर्घोन्मीलिते अर्घोन्मी-लिते लोचने येन स अधोंद्धाटितलोचन इत्यर्थः। स्थिरं निश्चलं मनो यस्य स स्थिरमनाः, नासाया नासिकाया अग्रेऽग्रभागे नासिकायां द्वादशाङ्गुरुपर्यन्ते वा दत्ते प्रहिते ईक्षणे येन स नासाप्रदत्तेक्षणः। तथाऽऽह वसिष्ठः--- 'द्वाद-शाङ्गुलपर्यन्ते नासाम्रे विमलेऽम्बरे । संविद्दशोः प्रशाम्यन्त्योः प्राणस्पन्दो निरुध्यते ॥ ' इति । निःस्पन्दस्य निश्चलस्य भावो नि:स्पन्दभावः कायेन्द्रियमनसां निश्चलत्वं तेन चन्द्राकौं चन्द्र-सूर्याविप लीनतां लीनस्य भावो लीनता लयस्तमुपनयन्प्रापयन् कायेन्द्रियमनसां निश्चरुत्वेन प्राणसंचारमपि स्तम्भयन्नित्यर्थः । तदुक्तं प्राक् । मनो यत्र विलीयेतेत्यादिपूर्वोक्तविशेषणसंपन्नो योगी ज्योतिरिवाखिलप्रकाशकं रूपं यस्य स तथा तमशेष-बीजमाकाशाद्युत्पत्तिद्वारा सर्वकारणमिललं पूर्ण देदीप्यमान-मतिशयेन दीप्यत इति देदीप्यमानं तत्तथा स्वप्रकाशं परं कायेन्द्रियमनसां साक्षिणं तत्त्वमनारोपितं वास्तविकमित्यर्थः। तदिदमिति वक्तुमशक्यं पद्यते गन्यते योगिभिरिति पदं परमं सर्वोत्कृष्टं वस्तु आत्मस्वरूपम् एति प्राप्नोति । उन्मन्य-

वस्थायां स्वस्वरूपावस्थितो योगी भवतीत्यर्थः । अत्राधिकं किं वाच्यम् ? अपरं वस्तु प्रामोतीत्यत्र किं वक्तव्यमित्यर्थः ॥४१॥

> दिवा न पूजयेलिङ्गं रात्रौ चैव न पूजयेत्। सर्वदा पूजयेलिङ्गं दिवारात्रिनिरोधत: ॥ ४२ ॥

उन्मनीभावनायाः कालनियमाभावमाह—दिवा नेति। दिवा सूर्यसंचारे लिक्कं सर्वकारणमात्मानम्, 'एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः' इत्यादिश्चतेः। न पूजयेत् न भावयेत्। ध्यानमेवात्मपूजनम्। तदुक्तं वासिष्ठे—'ध्यानोपहार एवात्मा ध्यानमस्य महार्चनम्। विना तेनेतरेणायमात्मा लभ्यत एव नो॥' इति। रात्रौ चन्द्रसंचारे च नैव पूजयेत्रैव भावयेत्, चन्द्रस्यसंचारे चित्तस्थैर्याभावात्। 'चले वाते चलं चित्तम्' इत्युक्तत्वात्। दिवारात्रिनिरोधतः सूर्यचन्द्रौ निरुध्य। स्यञ्लोपे पञ्चमी। तस्यास्तिसल्। सर्वदा सर्वस्मिन् काले लिक्कम् आत्मानं पूजयेद्भावयेत्। सूर्यचनद्रयोनिरोधे कृते सुषुम्णान्तर्गते प्राणे मनःस्थैर्यात्। तदुक्तम्—'सुषुम्णान्तर्गते वायौ मनःस्थैर्य प्रजायते 'इति॥ ४२॥

#### अथ खेचरी---

सन्यदक्षिणनाडिस्थो मध्ये चरति मारुतः । तिष्ठते खेचरी मुद्रा तस्मिन्स्थाने न संग्रयः ॥ ४३॥ खेचरीमाह-—सन्येति । सन्यदक्षिणनाडिस्थो वामतदितर-नाडिस्थो मारुतो वायुर्यत्र मध्ये चरति यस्मिन्मध्यप्रदेशे गच्छति तस्मिन् स्थाने तस्मिन् प्रदेशे खेचरी मुद्रा तिष्ठते स्थिरा भवति । 'प्रकाशनस्थेयाख्ययोश्च' इत्यात्मनेपदम् । न संशयः उक्तेऽर्थे संदेहो नास्तीत्यर्थः ॥ ४३ ॥

> इडापिङ्गलयोर्मध्ये शून्यं चैवानिलं ग्रसेत् । तिष्ठते खेचरी मुद्रा तत्र सत्यं पुनः पुनः ॥ ४४ ॥

इडापिक्कलयोरिति । इडापिक्कलयोः सव्यदक्षिणनाडचोर्मध्ये यच्छून्यं खं कर्तृ अनिलं प्राणवायुं यत्र प्रसेत् । शून्ये प्राणस्य स्थिरीभाव एव प्रासः । तत्र तस्मिन् शून्ये खेचरी मुद्रा तिष्ठते । पुनः पुनः सत्यमिति योजना ॥ ४४ ॥

सूर्याचन्द्रमसोर्मध्ये निरालम्बान्तरे पुन: । संस्थिता व्योमचक्रे या सा मुद्रा नाम खेचरी ॥४५॥

सूर्याचन्द्रमसोरिति । सूर्याचन्द्रमसोरिडापिक्कलयोर्मध्ये निरा-लम्बं यदन्तरमवकाशस्तत्र । पुनः पादपूरणे । व्योम्नां खानां चक्रे समुद्राये । भूमध्ये सर्वखानां समन्वयात् । तदुक्तं पञ्चस्रोतः-समन्वित इति । या संस्थिता सा मुद्रा खेचरी नाम ॥ ४५ ॥

> सोमाद्यत्रोदिता धारा साक्षात्सा शिववल्लभा । पूरयेदतुलां दिव्यां सुषुम्णां पश्चिमे मुखे ॥ ४६ ॥

सोमादिति । सोमाचन्द्राद्यत्र यस्यां खेचर्यो धाराऽमृतधारा उदितोद्भूता सा खेचरी साक्षाच्छिववछभा शिवस्य प्रियेति पूर्वेणान्वयः । अतुलां निर्मलां निरुपमां दिव्यां सर्वनाडचुत्तमां सुषुम्णां पश्चिमे मुखे पूरयेत् । जिह्वयेति शेषः ॥ ४६ ॥

## पुरस्ताचैव पूर्येत निश्चिता खेचरी भवेत् । अभ्यस्ता खेचरी मुद्राऽप्युन्मनी संप्रजायते ॥ ४७॥

पुरस्ताचैवेति । पुरस्ताचैव पूर्वतोऽपि पूर्येत । सुषुम्णां प्राणेनेति शेषः । यदि तर्हि निश्चिताऽसंदिग्धा खेचरी खेचर्याख्या मुद्रा भवेदिति । यदि तु पुरस्तात्प्राणेन न पूर्येत जिह्वामात्रेण पश्चिमतः पूर्येत तर्हि मूढावस्थाजनिका । न निश्चिता खेचरी स्यादिति भावः । खेचरीमुद्राऽप्यभ्यस्ता सती उन्मनी संप्रजायते चित्तस्य ध्येयाकारावेशात्तुर्याऽवस्था भवतीत्यर्थः ॥ ४७॥

#### भुवोर्मध्ये शिवस्थानं मनस्तत्र विलीयते । ज्ञातच्यं तत्पदं तुर्यं तत्र कालो न विद्यते ॥ ४८ ॥

भ्रुवोरिति । भ्रुवोर्मध्ये भ्रुवोरन्तराले शिवस्थानं शिवस्येश्वरस्य स्थानं शिवस्य सुखरूपस्यात्मनोऽवस्थानमिति शेषः । तत्र तिस्मन् शिवे मनो लीयते । शिवाकारवृत्तिप्रवाहवद्भविति तिसत्तलयरूपं तुर्ये पदं जाप्रत्त्वप्रसुषुप्तिभ्यश्चतुर्थकाल्यं ज्ञातव्यम् । तत्र तस्मिन् पदे कालो मृत्युर्न विद्यते । यद्वा सूर्यचन्द्रयोर्निरोधादायुःक्षयकारकः कालः समयो न विद्यत इत्यर्थः । तदुक्तम्—' भोक्त्री सुषुम्णा कालस्य ' इति ॥४८॥

#### अभ्यसेत्वेचरीं तावद्यावत्स्याद्योगनिद्रितः । संपाप्तयोगनिद्रस्य कालो नास्ति कदाचन ॥ ४९॥

अभ्यसेदिति । तावत्वेचरीं मुद्रामभ्यसेत् । यावद्योग-निद्रितः, योगः सर्ववृत्तिनिरोधः सैव निद्रा योगनिद्राऽस्य संजाता इति योगनिद्रितः तादृशः स्यात् । संप्राप्ता योगनिद्रा येन स संप्राप्तयोगनिद्रस्तस्य कदाचन कस्मिश्चिदपि समये कालो मृत्युर्नास्ति ॥ ४९ ॥

# निरालम्बं मनः कृत्वा न किंचिद्पि चिन्तयेत् । स बाह्याभ्यन्तरे व्योम्नि घटत्रत्तिष्ठति ध्रुवम् ॥५०॥

निरालम्बमिति । यो निरालम्बमालम्बशून्यं मनः कृत्वा किंचिदपि न चिन्तयेत् खेचरीमुद्रायां जायमानायां ब्रह्मा-कारामपि वृत्तिं परवैराग्येण परित्यजेदित्यर्थः । स योगी बाह्यभ्यन्तरे बाह्ये बहिर्भवे आभ्यन्तरेऽभ्यन्तर्भवे च व्योम्नचाकाशे घटवत्तिष्ठति । ध्रुवं निश्चितमेतत् । यथाऽऽकाशे घटो बहिरन्तश्चाकाशपूर्णो भवति तथा खेचर्यामालम्बन-परित्यागेन योगी ब्रह्मणा पूर्णस्तिष्ठतीत्यर्थः ॥ ५०॥

## बाह्यवायुर्यथा लीनस्तथा मध्यो न संशय: । स्वस्थाने स्थिरतामेति पवनो मनसा सह ॥ ॥५१॥

बाह्येति । बाह्यो देहाद्धिर्मिनो वायुर्यथा लीनो भवति खेचर्याम् । तस्यान्तः प्रवृत्त्यभावात् । तथा मध्यो देहमध्यवर्ती वायुर्लीनो भवति । तस्य बिहः प्रवृत्त्यभावात् । न संशयः । अस्मिन्नर्थे संदेहो नास्तीत्यर्थः । स्थीयते स्थिरीभूयतेऽस्मिन्निति स्थानं स्वस्य प्राणस्य स्थानं स्थैर्याधिष्ठानं ब्रह्मरन्ध्रं तत्र मनसा चित्तेन सह पवनः प्राणः स्थिरतां निश्चलतामेति प्रामोति ॥ ५१ ॥

#### एवमभ्यसमानस्य वायुमार्गे दिवानिशम् । अभ्यासाज्जीर्यते वायुर्मनस्तत्रैव लीयते ॥ ५२ ॥

एवमुक्तप्रकारेण वायुमार्गे प्राणमार्गे सुषुम्णायामित्यर्थः । दिवानिशं रात्रिंदिवमभ्यसमानस्याभ्यासं कुर्वतो योगिनो-ऽभ्यासाद्यत्र यस्मिन्नाधारे वायुः प्राणो जीर्यते क्षीयते लीयते इत्यर्थः । तत्रैव वायोर्लयाधिष्ठाने मनश्चित्तं लीयते जीर्यत इत्यर्थः ॥ ५२ ॥

> अमृतैः ष्ठावयेद्देहमापादतलमस्तकम् । सिध्यत्येव महाकायो महाबलपराक्रमः ॥ ५३ ॥ इति खेचरी ।

अमृतैरिति । अमृतैः सुषिरिनर्गतैः पादतलं च मस्तकं च पादतलमस्तकम् । 'द्वन्द्वश्च प्राणितूर्यसेनाङ्गानाम् ' इत्ये-कवद्भावः । पादतलमस्तकमभिन्याप्येत्यापादतलमस्तकं देहमा-प्ठावयेदाष्ठावितं कुर्यात् । महानुत्कृष्टः कायो यस्य स महाकायः महान्तौ बलपराक्रमौ यस्येत्येतादृशो योगी सिध्यत्येव । अमृताष्ठावनेन सिद्धो भवत्येव ॥ ५३ ॥

## शक्तिमध्ये मनः कुत्वा शक्ति मानसमध्यगाम् । मनसा मन आलोक्य धारयेत्परमं पदम् ॥ ५४ ॥

शक्तिरिति । शक्तिः कुण्डलिनी तस्या मध्ये मनः कृत्वा तस्यां मनो धृत्वा तदाकारं मनः कृत्वेत्यर्थः । शक्तिं मानसमध्यगां कृत्वा । शक्तिध्यानावेशाच्छक्तिं मनस्येकी-कृत्य तेन कुण्डलीं बोधियत्वेति यावत् । 'प्रबुद्धा विद्वयोगेन मनसा मरुता सह ' इति गोरक्षोक्तेः । मनसाऽन्तः करणेन मनः आलोक्य बुद्धिं मनसाऽवलोकनेन स्थिरीकृत्येत्यर्थः । परमं पदं सर्वोत्कृष्टं स्वरूपं धारयेद्धारणाविषयं कुर्यादित्यर्थः ॥ ५४ ॥

#### ् खमध्ये कुरु चात्मानमात्ममध्ये च खं कुरु । सर्वे च खमयं कृत्वा न किंचिदपि चिन्तयेतु ॥५५॥

खमध्य इति । खमिव पूर्णे ब्रह्म खं तन्मध्ये आत्मानं स्वस्वरूपं कुरु । ब्रह्माऽहमिति भावयेत्यर्थः । आत्ममध्ये स्वस्वरूपे च खं पूर्णे ब्रह्म कुरु । अहं ब्रह्मेति च भावयेत्यर्थः । सर्वे च खमयं कृत्वा ब्रह्ममयं विभाव्य किमपि न चिन्तयेत् । अहं ब्रह्मेति ध्यानमपि परित्यजेदित्यर्थः ॥ ५५ ॥

अन्तः शून्यो बहिः शून्यः शून्यः कुम्भ इवाम्बरे । अन्तः पूर्णो बहिः पूर्णः पूर्णः कुम्भ इवार्णवे ॥५६॥

एवं समाहितस्य स्वरूपे स्थितिमाह—अन्तः शून्य इति । अन्तः अन्तःकरणे शून्यः । ब्रह्मातिरिक्तवृत्तेर-भावाद्वितीयशून्यः । बहिरन्तःकरणाद्विहरपि शून्यः, द्वितीया-दर्शनात् । अम्बरे आकाशे कुम्भो घटो यथाऽन्तर्विहःशून्यस्त-द्वदन्तःकरणे हृदाकाशे वायुपूर्णः ब्रह्माकारवृत्तेः सद्भावाद्वह्य-वासत्वाद्वा । बहिः पूर्णोऽन्तःकरणाद्विहिद्वकाशाद्विह्वा पूर्णः । सत्तया ब्रह्मातिरिक्तवृत्तेरभावाद्वह्मपूर्णत्वाद्वा । अर्णवे समुद्रे कुम्भो घटो यथा सर्वतो जलपूर्णो भवत्येवं समाधिनिष्ठो योगी ब्रह्मपूर्णो भवतीत्यर्थः ॥ ५६ ॥

# बाह्यचिन्ता न कर्तव्या तथैवान्तरचिन्तनम् । सर्वचिन्तां परित्यज्य न किंचिदपि चिन्तयेत् ॥५७॥

बाह्यचिन्तेति । समाहितेन योगिनेत्यध्याहारः । बाह्यचिन्ता बाह्यविषया चिन्ता न कर्तव्या । तथैव बाह्यचिन्ताकरण-बदान्तरचिन्तनमान्तराणां मनसा परिकल्पितानामाशामोदक- सौधवाटिकादीनां चिन्तनं न कर्तव्यमिति लिक्कविपरिणामे-नान्वयः । सर्वचिन्तां बाह्याभ्यन्तरचिन्तनं परित्यज्य किंचिदिप न चिन्तयेत्परवैराग्येणात्माकारवृत्तिमि परित्यजेत् । तत्त्यागे स्वरूपावस्थितिरूपा जीवन्मुक्तिर्भवतीति भावः ॥ ५७ ॥

> संकल्पमात्रकलनेव जगत्समग्रं संकल्पमात्रकलनेव मनोविलासः । संकल्पमात्रमतिग्रुत्स्रज निर्विकल्प-माश्रित्य निश्चयमवाप्तुहि राम शान्तिम् ॥५८॥

बाह्याभ्यन्तरचिन्तापरित्यागे शान्तिश्च भवतीत्यत्र वसिष्ठ-वाक्यं प्रमाणयति—संकर्षेति । संकर्षो मानसिको व्यापारः स एव संकर्षमात्रं तस्य करुनैव रचनैवेदं दृश्यमानं समग्रं जगत् । बाह्यपञ्चो मनोमात्रकरिपत इत्यर्थः । मनसो मानसस्य विलासो नानाविषयाकारकरुपना आशामोदकसौधवा-टिकादिकरुपनारूपो विलासः संकर्ष्यमात्रकरुनैव । मानसः प्रपञ्चोऽपि संकर्ष्यमात्ररचनैवेत्यर्थः । संकर्ष्यमात्रे बाह्याभ्यन्तर-प्रपञ्चो या मतिः सत्यत्वबुद्धिस्तामुत्स् । तिर्हे किं कर्तव्य-मित्यत आह—निर्विकरुपेति । विशिष्टः करुपो विकर्षः । आत्मिन कर्तृत्वभोकृत्वसुखित्वसजातीयविजातीयस्वगतभेददेश-काल्वस्तुपरिच्छेदकरुपनारूपः, तस्माक्षिष्कान्तो निर्विकरपस्त- मात्मानमाश्रित्य धारणादिविषयं कृत्वा हे राम निश्चयम-संदिग्धं शान्ति परमोपरितमवाप्नुहि। ततः सुखमिप प्राप्त्यसीति भावः। तदुक्तं भगवता व्यतिरेकेण—'न चाभावयतः शान्तिरशान्तस्य कुतः सुखम्' इति॥ ५८॥

#### कर्पूरमनले यद्वत्सैन्धवं सिलले तथा । तथा संधीयमानं च मनस्तत्त्वे विलीयते ॥ ५९ ॥

कर्पूरमिति । यद्वयथाऽनलेऽझौ संधीयमानं संयोज्यमानं कर्पूरं विलीयते विशेषेण लीयते लीनं भवति अझचाकारं भवति । यथा सलिले जले संधीयमानं सैन्धवं लवणं विलीयते लवणाकारं परित्यज्य जलाकारं भवति तथा तद्वत्तत्त्वे आत्मिन संधीयमानं कार्यमाणं मनो विलीयते आत्माकारं भवति ॥ ५९॥

#### क्षेयं सर्वे प्रतीतं च ज्ञानं च मन उच्यते । ज्ञानं क्षेयं समं नष्टं नान्यः पन्था द्वितीयकः ॥६०॥

मनसो विलये जाते द्वैतमिप लीयत इत्याह त्रिभिः— ज्ञेयमिति। सर्वे सकलं ज्ञेयं ज्ञानाहें प्रतीतं च ज्ञातं च ज्ञानं च इदं सर्वे मन उच्यते। सर्वस्य मनःकल्पना-मात्रत्वान्मनःशब्देनोच्यते। ज्ञानं ज्ञेयं च समं मनो विलीयते मनसा सार्धे नष्टं यदि तर्हि द्वितीयकः द्वितीय एव द्वितीयकः पन्था मनोविषयो नास्ति। द्वैतं नास्तीति फलितार्थः ॥ ६०॥

# मनोदृश्यमिदं सर्वे यर्तिकचित्सचराचरम् । मनसो ह्युन्मनीभावाद् द्वैतं नैवोपलभ्यते ॥ ६१ ॥

मनोद्दश्यमिति । इदमुपलभ्यमानं यर्तिक चिद्यत्किमि चरं जङ्गममचरं स्थावरं चरं चाचरं च चराचरे ताभ्यां सह वर्तत इति सचराचरं यज्जगत्तत्सर्वे मनोद्दश्यं मनसा दृश्यम् । मनःसंकल्पमात्रमित्यर्थः । मनःकल्पनासत्त्वे प्रतीतेस्तद्भावे चाप्रतीतेश्रेम एव सर्वे जगत् , श्रमस्य प्रातीतिकशरीरत्वात् । न च बौद्धमतप्रसङ्गः, श्रमाधिष्ठानस्य ब्रह्मणः सत्यत्वाभ्युपगमात् । मनस उन्मनीभावाद्विलयाद् द्वैतं भेदः नैवोपलभ्यते नैव प्रतीयते, द्वैतश्रमहेतोर्मनःसंकल्पस्याभावात् । हि तद्धेतावव्ययम् ॥ ६१ ॥

#### ज्ञेयवस्तुपरित्यागाद्विल्रयं याति मानसम् । मनसो विल्रये जाते कैवल्यमवशिष्यते ॥ ६२ ॥

ज्ञेयेति । ज्ञेयं ज्ञानविषयो यद्वस्तु सर्वे चराचरं यद्दृश्यं तस्य परित्यागान्नामरूपात्मकस्य तस्य परिवर्जनाद्विलयं याति सिचदानन्दरूपात्माकारं भवति । मनसो विलये जाते सित कैवल्यं केवलस्यात्मनो भावः कैवल्यमवशिष्यते । अद्वितीयात्म-स्वरूपमेव शिष्टं भवतीत्यर्थः ॥ ६२ ॥

> एवं नानाविधोपायाः सम्यवस्वानुभवान्विताः । समाधिमार्गाः कथिताः पूर्वाचार्येमहात्मभिः ॥ ६३ ॥

एवमिति । एवमन्तर्रुश्यं बहिर्दष्टिरित्याद्युक्तप्रकारेण महान् समाधिपरिशीलनशुद्ध आत्माऽन्तः करणं येषां ते महात्मानस्तैर्म-हात्मभिः पूर्वे च ते आचार्याश्च पूर्वाचार्या मत्स्येन्द्रादयस्तैः समाधिश्चत्तवृत्तिनिरोधस्य मार्गाः प्राप्त्युपायाः कथिताः । कीदृशाः समाधिमार्गाः ? नानाविधोपायाः नानाविधा उपायाः साधनानि येषां ते तथा सम्यक् समीचीनतया संशय-विपर्ययराहित्येन यः स्वानुभव आत्मानुभवस्तेनान्विता युक्ताः ॥ ६३ ॥

## सुषुम्णाये कुण्डलिन्ये सुधाये चन्द्रजन्मने । मनोन्मन्ये नमस्तुभ्यं महाशक्त्ये चिदात्मने ॥६४॥

सुषुम्णादिभ्यः कृतकृत्यस्ताः प्रणमित—सुषुम्णाये इति । सुषुम्णा मध्यनाडी तस्ये कुण्डलिन्ये आधारशक्त्ये चन्द्राद्भूमध्य-स्थाज्जन्म यस्यास्तस्ये सुधाये पीयूषाये मनोन्मन्ये तुर्यावस्थाये चिचैतन्यमात्मा स्वरूपं यस्याः सा तथा तस्ये महित जडानां कायेन्द्रियमनसां चैतन्यसंपादकत्वात्सर्वोत्तमा या शक्तिश्चि-च्छक्तिः पुरुषरूपा तस्ये । तुभ्यमिति प्रत्येकं संबध्यते । नमः प्रह्वीभावोऽस्तु ॥ ६४ ॥

> अशक्यतत्त्वबोधानां मृढानामपि संमतम् । शोक्तं गोरक्षनाथेन नादोपासनग्रुच्यते ॥ ६५ ॥

नानाविधान् समाध्युपायानुक्त्वा नादानुसंधानरूपं मुख्यो-पायं प्रतिजानीते—अशक्येति । अव्युत्पन्नत्वादशक्यस्तत्त्व-बोधस्तत्त्वज्ञानं येषां ते तथा तेषां मूढानामनधीतानां संमतम् । अपिशब्दात्किमुताधीतानामिति गम्यते । गोरक्षनाथेन प्रोक्त-मित्यनेन महदुक्तत्वादुपादेयत्वं गम्यते । नादस्यानाहतध्वनेरु-पासनेऽनुसंधानरूपं सेवनमुच्यते कथ्यते ॥ ६५ ॥

> श्रीआदिनाथेन सपादकोटि-लयप्रकाराः कथिता जयन्ति । नादानुसंधानकमेकमेव मन्यामहे ग्रुख्यतमं लयानाम् ॥ ६६ ॥

श्रीआदिनाथेनेति । श्रीआदिनाथेन शिवेन कथिताः प्रोक्ताः पादेन चतुर्थोशेन सह वर्तमानाः कोटिसंख्याका लयप्रकाराश्चित्तलयसाधनभेदा जयन्त्युत्कर्षेण वर्तन्ते । वयं तु नादानुसंधानकं नादानुचिन्तनमेव एकं केवलं लयानां लयसा-धनानां मध्ये मुख्यतममतिशयेन मुख्यं मन्यामहे जानीमहे । उत्कृष्टानां लयसाधनानां मध्ये उत्कृष्टतमत्वाद्गोरक्षाभिमतत्वाच नादानुसंधानमेव अवश्यं विधेयमिति भावः ॥ ६६ ॥

> मुक्तासने स्थितो योगी मुद्रां संधाय शांभवीम् । शृणुयाद्दक्षिणे कर्णे नादमन्तःस्थमेकधीः ॥ ६७॥

शांभवीमुद्रया नादानुसंधानमाह — मुक्तासन इति । मुक्ता-सने सिद्धासने स्थितो योगी शांभवीं मुद्रामन्तर्रुक्ष्यं बहिर्दृष्टिरित्यादिनोक्तां संधाय कृत्वा । एकधीरेकाग्रचित्तः सन् दक्षिणे कर्णेऽन्तःस्थसुषुम्णानाड्यां सन्तमेव नादं शृणुयात् । तदुक्तं त्रिपुरासारसमुचये— 'आदौ मत्तालिमालाजनितरवसम-स्तारसंस्कारकारी नादोऽसौ वांशिकस्यानिलभरितलसद्वंशनिःस्वा-नतुल्यः । घण्टानादानुकारी तदनु च जलिधध्वानधीरो गभीरो गर्जन्यर्जन्यधोषः पर इह कुहरे वर्तते ब्रह्मनाड्याः ॥ ' इति ॥६७॥

# श्रवणपुटनयनयुगलघाणमुखानां निरोधनं कार्यम् । ग्रुद्धसुषुम्णासरणौ स्फुटममलः श्रूयते नादः ॥६८॥

पराङ्मुखीमुद्रया नादानुसंधानमाह—अवणेति । अवणपुटे नयनयोर्नेत्रयोर्युगलं युग्मं घाणशब्देन घाणपुटे मुखमास्यम् । एषां द्वन्द्वे प्राण्यक्रत्वादेकवद्भावे प्राप्तेऽपि सर्वस्यापि द्वन्द्वेकवद्भाव्यस्य वैकल्पिकत्वान्न भवति । तेषां निरोधनं कराङ्गुलिभिः कार्यम् । निरोधनं चेत्थम्—' अङ्गुष्ठाभ्यामुभो कर्णौ तर्जनीभ्यां च चक्षुषी । नासापुटौ तथाऽनाम्न्या प्रच्छाद्य करणानि च ॥' इति । चकारात्तदन्याभ्यां मुखं प्रच्छाद्येति समुचीयते । शुद्धा प्राणायामैर्मलरहिता या सुषुम्णासरिणः सुषुम्णापद्धतिस्तस्याम्मलो नादः स्फुटं व्यक्तं श्रूयते ॥ ६८ ॥

## आरम्भश्र घटश्रैव तथा परिचयोऽपि च । निष्पत्तिः सर्वयोगेषु स्यादवस्थाचतुष्ट्यम् ॥ ६९ ॥

अथ नादस्य चतस्रोऽवस्थाः प्राह—आरम्भश्चेति । आरम्भावस्था घटावस्था परिचयावस्था निष्पत्त्यवस्था इति सर्वयोगेषु सर्वेषु चित्तवृत्तिनिरोधोपायेषु शांभव्यादिषु व्यवस्था-चतुष्टयं स्यात् । चचैवतथापिचाः पादपूरणार्थाः ॥६९ ॥

#### अथारम्भावस्था---

ब्रह्मग्रन्थेर्भवेद्धेदो ह्यानन्दः ग्रून्यसंभवः । विचित्रः कणको देहेऽनाहतः श्रृयते ध्वनिः ॥ ७०॥

तत्रारम्भावस्थामाह— ब्रह्मग्रन्थेरिति । ब्रह्मग्रन्थेरनाहतचके वर्तमानाया भेदः प्राणायामाभ्यासेन भेदनं यदा भवेत्तदेति यत्तदोरध्याहारः । आनन्दयतीत्यानन्दः आनन्दजनकः शून्ये हृदाकाशे संभवतीति शून्यसंभवो हृदाकाशोत्पन्नो विचित्रो नानाविधः कणो भूषणनिनदः स एव कणकः । भूषणनिनद-सदश इत्यर्थः । 'भूषणानां तु शिक्षितम्' 'निकाणो निकणः काणः कणः कणनिनत्यिप ' इत्यमरः । अनाहतो ध्वनिरनाहतो निर्हादो देहे देहमध्ये श्रूयते श्रवणविषयो भवतीत्यर्थः ॥ ७०॥

दिव्यदेहश्च तेजस्वी दिव्यगन्थस्त्वरोगवान् । संपूर्णहृदयः श्रुत्य आरम्भे योगवान्भवेत् ॥ ७१ ॥ दिव्यदेह इति । शून्ये हृदाकाशे य आरम्भो नादारम्भ-स्तिस्मन्सित हृदाकाशिवशुद्धचाकाशश्रूमध्याकाशाः शून्याति-शून्यमहाशून्यशब्दैव्यविद्वयन्ते योगिभिः । संपूर्णहृदयः प्राण-वायुना सम्यक् पूर्ण हृदयं यस्य स तथा आनन्देन पूर्णे हृदये योगवान् योगी दिव्यो रूपलावण्यबलसंपन्नो देहो यस्य स दिव्यदेहः तेजस्वी प्रतापवान् दिव्यगन्धः दिव्य उत्तमो गन्धो यस्य स तथा अरोगवान् रोगरिहतो भवेदिति संबन्धः ॥ ७१॥

#### अथ घटावस्था---

## द्वितीयायां घटीकृत्य वायुर्भवति मध्यगः । दृढासनो भवेद्योगी ज्ञानी देवसमस्तदा ॥ ७२ ॥

घटावस्थामाह—द्वितीयायामिति । द्वितीयायां घटावस्थायां वायुः प्राणः घटीकृत्य आत्मना सहापानं नादिवन्दू चैकीकृत्य मध्यगो मध्यचक्रगतः कण्ठस्थाने मध्यचक्रम् । तदुक्तमत्रैव जालंधरवन्धे—'मध्यचक्रमिदं ज्ञेयं षोडशाधारवन्धनम्' इति । यदा भवेदित्यध्याहारः । तदाऽस्यामवस्थायां योगी योगाभ्यासी दृढमासनं यस्य स दृढासनः स्थिरासनो ज्ञानी पूर्वापेक्षया कुशल-बुद्धिदेवसमो रूपलावण्याधिक्याद्देवतुल्यो भवेत् । तदुक्तमीश्वरोक्ते राजयोगे—'प्राणापानो नादिवन्दू जीवात्मपरमात्मनोः । मिलित्वा घटते यस्मात्तस्मात्स घट उच्यते ॥ १ इति ॥ ७२ ॥

# विष्णुग्रन्थेस्ततो भेदात्परमानन्दसूचकः । अतिशून्ये विमर्दश्च भेरीशब्दस्तथा भवेत् ॥ ७३ ॥

विष्णुग्रन्थेरिति । ततो ब्रह्मग्रन्थिभेदनानन्तरं विष्णुग्रन्थेः कण्ठे वर्तमानाया भेदात्कुम्भकैभेदनात्परमानन्दस्य भाविनो ब्रह्मानन्दस्य स्चको ज्ञापकः अतिशून्ये कण्ठावकाशे विमर्दोऽ-नेकनादसंमर्दो भेर्याः शब्द इव शब्दो भेरीशब्दो भेरीनादश्च तदा तस्मिन्काले भवेत् ॥ ७३ ॥

## तृतीयायां तु विज्ञेयो विहायोमर्दछध्वनि: । महाज्ञून्यं तदा याति सर्वसिद्धिसमाश्रयम् ॥ ७४ ॥

परिचयावस्थामाह सार्धद्वाभ्याम्—नृतीयायां परिचयावस्था-यां विहायोमर्दछध्वनिर्विहायसि भ्रूमध्याकाशे मर्दछस्य वाद्यविशे-षस्य ध्वनिरिव ध्वनिर्विज्ञेयो विशेषेण ज्ञानाहों भवति । तदा तस्यामवस्थायां सर्वसिद्धिसमाश्रयं सर्वासां सिद्धीनामणि-मादीनां समाश्रयं स्थानम् । तत्र संयमादणिमादिप्राप्तेः महाशून्यं श्रूमध्याकाशं याति गच्छति प्राण इति शेषः ॥७४॥

# चित्तानन्दं तदा जित्वा सहजानन्दसंभवः । दोषदुःखजराव्याधिक्षुधानिद्राविवर्जितः ॥ ७५ ॥

चित्तानन्दमिति । चित्तानन्दं नादविषयान्तःकरणवृत्तिजन्य-सुखं जित्वाऽभिभूय सहजानन्दसंभवः सहजानन्दः स्वाभावि- कात्मसुखं तस्य संभव आविर्भावः स दोषा वातिपत्तकफा दुःखं तज्जन्या वेदना आध्यात्मिकादि च जरा वृद्धावस्था व्याधिर्ज्वरादिः क्षुधा बुभुक्षा निद्रा स्वाप एतैर्विवर्जितो रहितस्तदा योगी भवतीति ॥ ७५ ॥

## रुद्रग्रन्थि यदा भिन्त्वा शर्वपीठगतोऽनिलः। निष्पत्तौ वैणवः शब्दः कणद्वीणाकणो भवेत ॥७६॥

तदा, कदेत्यपेक्षायामाह—रुद्रेति । यदा रुद्रप्रन्थि भित्त्वा । आज्ञाचके रुद्रप्रन्थिः शर्वस्येश्वरस्य पीठं स्थानं भूमध्यं तत्र गतः प्राप्तोऽनिलः प्राणो भवति तदा निष्पत्त्य-वस्थामाह—निष्पत्ताविति । निष्पत्तौ निष्पत्त्यवस्थायाम् । ब्रह्मरन्ध्रे गते प्राणे निष्पत्त्यवस्था भवति । वैणवः वेणोरयं वैणवो वंशसंबन्धी शब्दो निनादः कणन्ती शब्दायमाना या वीणा तस्याः कणः शब्दो भवेत् ॥ ७६ ॥

## एकीभूतं तदा चित्तं राजयोगाभिधानकम् । सृष्टिसंहारकर्ताऽसौ योगीश्वरसमो भवेत् ॥ ७७ ॥

तदा तस्यामवस्थायां चित्तमन्तःकरणमेकीभृतमेकविषयी-भूतम् । विषयविषयिणोरभेदोपचारात् । तद्राजयोगाभिधानकं राजयोग इत्यभिधानं यस्य तद्राजयोगाभिधानकं चित्तस्यैकाम्र-तैव राजयोग इत्यर्थः । स्रष्टिसंहारेति । असौ नादानुसंधानपरो योगी स्टिष्टिसंहारकर्ता स्टिष्टिं संहारं च करोतीति तादशः। अत एविश्वरसम ईश्वरतुल्यो भवेत्।। ७७ ॥

> अस्तु वा माऽस्तु वा म्रुक्तिरत्रैवाखण्डितं सुलम् । लयोज्ञविमदं सौख्यं राजयोगादवाप्यते ॥ ७८ ॥ राजयोगमजानन्तः केवलं इटकर्मिणः । एतानभ्यासिनो मन्ये प्रयासफलवर्जितान् ॥ ७९ ॥

अस्तु वेति। राजयोगमिति। उभौ प्राग्व्याख्या-तौ॥ ७८॥ ७९॥

> उन्मन्यवाप्तये शीघ्रं भ्रूध्यानं मम संमतम् । राजयोगपदं पाप्तुं सुखोपायोञ्ख्यचेतसाम् । सद्यः प्रत्ययसंधायी जायते नादजो लयः ॥ ८० ॥

उन्मन्यवासय इति । शीघ्रं त्वरितमुन्मन्या उन्मन्यवस्थाया अवासये प्राप्त्यर्थ अपूष्यानं अवोध्यनि अपूष्ये ध्यानं मम स्वात्मारामस्य संमतम् । राजयोगो योगानां राजा तदेव पदं राजयोगपदं तुर्यावस्थाख्यं प्राप्तुं लब्धुं पूर्वोक्तअध्यानरूपः सुखोपायः सुखसाध्य उपायः सुखोपायः अल्पचेतसामल्य-बुद्धीनामपि । किमुतान्येषामित्यभिप्रायः । नादजः नादाज्जातो लयश्चित्तविलयः सद्यः शीघ्रं प्रत्ययं प्रतीतिं संद्धातीति प्रत्यय-संधायी प्रतीतिकरो जायते प्रादुर्भवति ॥ ८०॥

## नादानुसंघानसमाधिभाजां योगीश्वराणां हृदि वर्धमानम् । आनन्दमेकं वचसामगम्यं जानाति तं श्रीगुरुनाथ एक: ॥ ८१ ॥

नादानुसंघानेति । नादस्यानाहतध्वनेरनुसंघानमनुचिन्तनं तेन समाधिश्चित्तैकाम्यं तं भजन्तीति नादानुसंघानसमाधि-भाजस्तेषां योगिषु योगयुक्तेष्वीश्वराः समर्थास्तेषां हृदि हृदये वर्धत इति वर्धमानस्तं वर्धमानं वचसां वाचामगम्यम् इदिमिति वक्तुमशक्यं तं योगशास्त्रप्रसिद्धमेकं मुख्यमानन्दमाह्वा-दमेकोऽनन्यः श्रीगुरुनाथः श्रीमान् गुरुरेव नाथो जानाति वेति । एतेन नादानुसंधानानन्दो गुरुगम्य एवेति सृचितम् ॥ ८१ ॥

### कर्णी पिधाय इस्ताभ्यां यं शृणोति ध्वनि म्रुनि:। तत्र चित्तं स्थिरीकुर्याद्यावित्स्थरपदं व्रजेत् ॥ ८२ ॥

नादानुसंधानात्प्रत्याहारादिक्रमेण समाधिमाह — कर्णावि-त्यादिभिः । मुनिर्मननशीलो योगी हस्ताभ्यामित्यनेन हस्ताङ्-गुष्ठौ लक्ष्येते । ताभ्यां कर्णौ श्रोत्रे पिधाय । हस्ताङ्गुष्ठौ श्रोत्रविवरयोः कृत्वेत्यर्थः । यं ध्वनिमनाहतिनःस्वनं शृणो-त्याकर्णयति तत्र तस्मिन्ध्वनौ चित्तं स्थिरीकुर्यादस्थिरं स्थिरं संपद्यमानं कुर्यात् । यावित्थिरं पदं स्थिरपदं तुर्याख्यं गच्छेत् । तदुक्तम् — 'तुर्यावस्थाचिदभिव्यञ्जकनादस्य वेदनं प्रोक्तम् ' इति नादानुसंधानेन वायुस्थैर्यमणिमादयोऽपि भवन्ति । उक्तं च त्रिपुरासारसमुच्चये— 'विजितो भवतीह तेन वायुः सहजो यस्य समुत्थितः प्रणादः । अणिमादिगुणा भवन्ति तस्यामित-पुण्यं च महागुणोदयस्य ॥ सुरराजतनूजवैरिरन्ध्रे विनिरुध्य स्वकराङ्गुलिद्वयेन । जलवेरिव धीरनादमन्तः प्रसरन्तं सहसा शृणोति मर्त्यः ॥ ' इति । सुरराज इन्द्रस्तस्य तनूजोऽर्जुनस्तस्य वैरी कर्णस्तद्वन्ध्रे । स्पष्टमन्यत् ॥ ८२ ॥

# अभ्यस्यमानो नादोऽयं बाह्यमाष्ट्रणुते ध्वनिम् । पक्षाद्विक्षेपमस्विलं जित्वा योगी सुस्वी भवेत् ॥८३॥

अभ्यस्यमान इति । अभ्यस्यमानोऽनुसंधीयमानोऽयं नादोऽ-नाहताख्यो बाह्यं ध्वनिं बहिर्भवं शब्दमावृणुते श्रुत्योविषयम् । योगी नादाभ्यासी पक्षान्मासार्धादखिलं सर्वे विक्षेपं चित्तचा-ञ्चल्यं जिल्वाऽभिभूय सुस्ती स्वानन्दो भवेत् ॥ ८३ ॥

# श्रूयते प्रथमाभ्यासे नादो नानाविधो महान् । ततोऽभ्यासे वर्धमाने श्रूयते सुक्ष्मसूक्ष्मकः ॥ ८४ ॥

श्रूयत इति । प्रथमाभ्यासे पूर्वाभ्यासे नानाविधोऽनेकविधो महान् जलिधजीमूतभेर्यादिसदृशो नादोऽनाहतस्वनः श्रूयते आकर्ण्यते । ततोऽनन्तरमभ्यासे नादानुसंधानाभ्यासे वर्धमाने सति सुक्ष्मसुक्ष्मकः सुक्ष्मः सुक्ष्म एव श्रृयते श्रवणविषयो भवति ॥ ८४ ॥

# आदौ जलिघजीमृतभेरीझईरसंभवाः । मध्ये मर्दलशङ्खोत्था घण्टाकाहलजास्तथा ॥ ८५ ॥

नानाविधं नादमाह द्वाभ्याम् आदाविति । आदौ वायो-ब्रह्मरन्ध्रगमनसमयं जलिधः समुद्रो जीमूतो मेघो मेरी वाद्य-विशेषः । 'मेरी स्त्री दुन्दुभिः पुमान् ' इत्यमरः । झईरो वाद्यविशेषः । 'वाद्यप्रभेदा डमरुमड्डुडिण्डिमझईराः । मर्दलः पणवोऽन्येऽपि ' इत्यमरः । जलिधप्रमुखेभ्यः संभव इव संभवो येषां ते तथा मध्ये ब्रह्मरन्त्रे वायोः स्थैर्यानन्तरं मर्दलो वाद्यविशेषः शङ्को जलजस्ताभ्यामुत्था इव मर्दलशङ्कोत्थाः । घण्टाकाहलो वाद्यविशेषौ ताभ्यां जाता इव घण्टाकाहलजाः ॥

## अन्ते तु किङ्किणीवंशवीणाभ्रमरिनःस्वनाः । इति नानाविधा नादाः श्रूयन्ते देहमध्यगाः ॥८६॥

अन्ते त्विति । अन्ते तु प्राणस्य ब्रह्मरन्ध्रे बहुस्थैर्यानन्तरं तु किङ्किणी क्षुद्रघण्टिका वंशो वेणुः वीणा तन्त्री अमरो मधुपः तेषां निःस्वना इति पूर्वोक्ता नानाविधा अनेकप्रकारका देहस्य मध्ये गताः प्राप्ताः श्रूयन्ते ॥ ८६ ॥

# महति श्रूयमाणेऽपि मेघभेर्यादिके ध्वनौ । तत्र सुक्ष्मात्सुक्ष्मतरं नादमेव परामृशेत् ॥ ८७ ॥

महतीति । मेघश्च भेरी च ते आदी यस्य स मेघभे-र्यादिकस्तिस्मन् । मेघभेरीशब्दौ तज्जन्यिनघोंषपरौ । महति बहुले ध्वनौ निनादे श्रूयमाणे आकर्ण्यमाने सत्यपि तत्र तेषु नादेषु सूक्ष्मात्सुक्ष्मतरमंतिस्क्ष्मं नादमेव परामृशेचिन्तयेत् । सूक्ष्मस्य नादस्य चिरस्थायित्वात्तत्रासक्तचित्रश्चिरं स्थिरमितर्भ-वेदिति भावः ॥ ८७ ॥

#### घनमुत्सुज्य वा सूक्ष्मे सूक्ष्ममुत्सुज्य वा घने । रममाणमपि क्षिप्तं मनो नान्यत्र चालयेत् ॥ ८८ ॥

घनमिति । घनं महान्तं नादं मेघभेर्यादिकमुत्सुज्य घने वा नादे रममाणं घनसूक्ष्मान्यतरनादग्रहणपरित्यागाभ्यां क्रीडन्तमि क्षिप्तं रजसाऽत्यन्तचञ्चलं मनोऽन्यत्र विषयान्तरे न चालयेन्न प्रेरयेत् । क्षिप्तं मनो विषयान्तरासक्तं न समाधीयते, नादेषु रममाणं तु समाधीयत इति भावः ॥ ८८ ॥

### यत्र कुत्रापि वा नादे लगति प्रथमं मनः । तत्रैव सुस्थिरीभूय तेन सार्धे विलीयते ॥ ८९ ॥

यत्रेति । वा अथ वा यत्र कुत्रापि नादे यस्मिन्कस्मि-श्चिद्धने सूक्ष्मे वा नादे प्रथमं पूर्व मनो लगति लग्नं भवति तत्रैव तस्मिन्नेव नादे सुस्थिरीभूय सम्यक् स्थिरं भूत्वा तेन नादेन सार्धे साकं विलीयते लीनं भवतीत्यर्थः । अत्र पूर्व-वाक्येन प्रत्याहारो द्वितीयेन धारणा तृतीयेन ध्यानद्वारा समाधिरुक्तः ॥ ८९ ॥

# मकरन्दं पिबन्भुङ्गो गन्धं नापेक्षते यथा । नादासक्तं तथा चित्तं विषयान्न हि काङ्क्षते ॥९०॥

मकरन्दमिति । मकरन्दं पुष्परसं पिबन् धयन् भृक्को अमरो गन्धं यथा नापेक्षते नेच्छति तथा नादासक्तं नाद आसक्तं चित्तमन्तः करणं विषयान् विषिण्वन्त्यवबध्नन्ति प्रमातारं स्वसक्केनेति विषयाः स्रवचन्दनविनतादयस्तान् न काङ्क्षते नेच्छति । हीति निश्चये ॥ ९० ॥

## मनोमत्तगजेन्द्रस्य विषयोद्यानचारिणः । नियमेन समर्थोऽयं निनादनिशिताङ्कुशः ॥ ९१ ॥

मन इति । विषयः शब्दादिरेवोद्यानं वनं तत्र चरतीति विषयोद्यानचारी तस्य मन एव मत्तगजेन्द्रो दुर्निवारत्वात् । तस्य निनाद एवानाहतध्वनिरेव निशिताङ्कुशः तीक्ष्णाङ्कुशः नियमेन परावर्तने समर्थः शक्तः । एतैः श्लोकैः । 'चरतां चक्षुरादीनां विषयेषु यथाक्रमम् । यत्प्रत्याहरणं तेषां प्रत्याहारः चरति नाद इति शेषः । यथा वाजिशालापरिघो वाजिनोऽन्यत्र गति रुणद्धि तथा नादोऽन्तरङ्गस्येत्यर्थः । अन्तःकरणाद्योगिना नादस्योपास्तिरुपासना नित्यं प्रत्यहमवधार्याऽवधारणीया । हीति निश्चयेऽव्ययम् ॥ ९५ ॥

## बद्धं विम्रक्तचाश्चल्यं नादगन्धकजारणात् । मनःपारदमाम्रोति निरालम्बाख्यखेऽटनम् ॥ ९६ ॥

बद्धमिति । नाद एव गन्धक उपधातुविशेषस्तेन जारणं जारणीकरणं नादगन्धकसंबन्धेन चाश्चल्यहरणं तस्माद्धद्धं नादैकासक्तं पक्षे गुटिकाकृतिं प्राप्तम् अत एव विमुक्तं त्यक्तं चाश्चल्यमनेकविषयाकारपरिणामरूपं येन । पक्षे विमुक्तिन्त्रं मनःपारदं मन एव पारदं चश्चलं निरालम्बं ब्रह्म तदेवाख्या यस्य तिव्ररालम्बाख्यं तदेव खमपरिच्छिन्नत्वा-चिस्नन्नटनं गमनं तदाकारवृत्तिप्रवाहम् । पक्षे आकाशगमनं भामोति । यथा बद्धं पारदमाकाशगमनं करोति एवं बद्धं मनो ब्रह्माकारवृत्तिप्रवाहमविच्छन्नं करोतीत्यर्थः ॥ ९६ ॥

#### ्र नादश्रवणतः क्षिप्रमन्तरङ्गभ्रजङ्गमः । विस्मृत्य सर्वमेकाग्रः कुत्रचित्र हि धावति ॥ ९७ ॥

नादेति । नादस्यानाहतस्वनस्य श्रवणतः श्रवणात् क्षिप्रं द्रुतमन्तरङ्गं मन एव भुजङ्गमः सर्पश्चपल्स्वानादिशयस्वाच भुजङ्गमरूपत्वं मनसः। सर्वं विश्वं विस्मृत्य विस्मृतिविषयं कृत्वेकाम्रो नादाकारवृत्तिप्रवाहवान् सन्कुत्रापि विषयान्तरे न हि धावति नैव धावनं करोति। ध्यानोत्तरेः श्लोकैः 'तस्यैव कल्पनाहीनं स्वरूपम्रहणं हि यत्। मनसा ध्याननिष्पाद्यः समाधिः सोऽभिधीयते॥' इति विष्णुपुराणोक्तिन्छक्षणः 'तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः ' इति पातञ्जलसूत्रोक्तलक्षणेन च संप्रज्ञातलक्षणः समाधिरुक्तः॥९७॥

#### काष्ठे प्रवर्तितो विद्धः काष्ठेन सह शाम्यति । नादे प्रवर्तितं चित्तं नादेन सह लीयते ॥ ९८ ॥

काष्ठ इति । काष्ठे दारुणि प्रवर्तितः प्रज्वालितो विहः काष्ठेन सह शाम्यति ज्वालारूपं परित्यज्य तन्मात्ररूपेणावितष्ठते यथा तथा नादे प्रवर्तितं चित्तं नादेन सह लीयते । राजसतामस-वृत्तिनाशात्सत्त्वमात्रावशेषं संस्कारशेषं च भवति । तत्र च मैत्रा-यणीयमन्त्रः—' यथा निरिन्धनो विहः स्वयोनावुपशाम्यति । तथा वृत्तिक्षयािच्चतं स्वयोनावुपशाम्यति ॥' इति ॥ ९८ ॥

## घण्टादिनादसक्तस्तन्थान्तःकरणहरिणस्य । प्रहरणमपि सुकरं स्याच्छरसंधानप्रवीणश्चेत् ॥९९॥

घण्टादीति । घण्टा आदिर्येषां शङ्खमर्दरुझर्शरदुन्दुमिजी-मृतादीनां ते घण्टादयस्तेषां नादस्तेषु सक्तः । अत एव स्तब्धो निश्चलो योऽन्तःकरणमेव हरिणो मृगस्तस्य प्रहरणं नानावृत्तिप्रतिबन्धनमन्तःकरणपक्षे । हरिणपक्षे तु प्रहरणं हनन-मपि शरवद् द्रुतगामिनो वायोः संधानं सुषुम्णामार्गेण ब्रह्मरन्ध्रे निरोधनम् , पक्षे शरस्य बाणस्य संधानं धनुषि योजनं तस्मिन् प्रवीणः कुशलश्चेत्सुकरं सुखेन कर्तुं शक्यं स्यात् ॥ ९९ ॥

> अनाइतस्य शब्दस्य ध्वनिर्य उपलभ्यते । ध्वनेरन्तर्गतं ज्ञेयं ज्ञेयस्यान्तर्गतं मनः । मनस्तत्र लयं याति तद्विष्णोः परमं पदम् ॥ १००॥

अनाहतस्येति । अनाहतस्य शब्दस्यानाहतस्वनस्य यो ध्वनिर्निर्हाद उपलभ्यते श्रूयते तस्य ध्वनेरन्तर्गतं ज्ञेयं ज्योतिः स्वप्रकाशचैतन्यं ज्ञेयस्यान्तर्गतं ज्ञेयाकारतामापन्नं मनोऽन्तः करणं तत्र ज्ञेये मनो विलयं याति परवैराग्येण सकलवृत्तिशून्यं संस्कारशेषं भवति । तद्विष्णोर्विभोरात्मनः परममन्तः करणवृत्त्युपाधिराहित्यान्निरुपाधिकं पद्यते गम्यते योगिभिरिति पदं स्वरूपम् ॥ १००॥

तावदाकाशसंकल्पो यावच्छब्दः प्रवर्तते । निःशब्दं तत्परं ब्रह्म परमात्मेति गीयते ॥ १०१ ॥

तावदिति । यावच्छब्दोऽनाहतध्वनिः प्रवर्तते श्रूयते ताव-दाकाशस्य सम्यक्कल्पनं भवति । शब्दस्याकाशगुणत्वाद्रुण- गुणिनोर्भेदाद्वा मनसा सह शब्दस्य विलयान्निःशब्दं शब्दरहितं यत्परं ब्रह्म परब्रह्मशब्दवाच्यं परमात्मेति गीयते परमात्मशब्देन स उच्यते । सर्ववृत्तिविलये यः स्वरूपेणावस्थितः स एव परब्रह्मपरमात्मशब्दाभ्यामुच्यत इति भावः ॥ १०१॥

> यित्किचिन्नादरूपेण श्रूयते शक्तिरेव सा । यस्तन्त्वान्तो निराकारः स एव परमेश्वरः ॥ १०२॥ इति नादानुसंधानम् ।

यितंति । नादरूपेणानाहतध्वनिरूपेण यितंतिचच्छूयते आकर्ण्यते सा शक्तिरेव यस्तत्त्वान्तस्तत्त्वानामन्तो लयो यस्मिन् सः तथा निराकार आकाररहितः स एव परमेश्वरः सर्व- वृत्तिक्षये स्वरूपावस्थितो यः स आत्मेत्यर्थः । 'काष्ठे प्रवर्तितो विहः' इत्यादिभिः श्लोकैः राजयोगापरपर्यायोऽसंप्रज्ञातः समा- धिरुक्तः ॥ १०२ ॥

सर्वे इटलयोपाया राजयोगस्य सिद्धये । राजयोगसमारूढः पुरुषः कालवञ्चकः ॥ १०३ ॥

सर्वे इति । हठश्च लयश्च हठलयौ तयोरुपाया हठलयोपाया हठोपाया आसनकुम्भकमुद्रारूपा लयोपाया नादानुसंधानज्ञां-भवीमुद्रादयः । राजयोगस्य मनसः सर्ववृत्तिनिरोधलक्षणस्य सिद्धये निष्पत्तये प्रोक्ता इति शेषः । राजयोगसमारूढः सम्यगारूढः प्राप्तवान् यः पुरुषः स कालवञ्चकः कालं मृत्युं वञ्चयति जयतीति तादृशः स्यादिति शेषः ॥ १०३ ॥

#### तत्त्वं बीजं इटः क्षेत्रमौदासीन्यं जलं त्रिभिः । उन्मनी कल्पलतिका सद्य एव प्रवर्तते ॥ १०४ ॥

तत्त्वमिति । तत्त्वं चित्तं बीजं बीजवदुन्मन्यवस्थाङ्कुरा-कारेण परिणममानत्वात् । हठः प्राणापानयोरैक्यलक्षणः प्राणा-यामः क्षेत्रं क्षेत्रे इव प्राणायामे उन्मनीकल्पलिकोत्पत्तेः । औदा-सीन्यं परवैराग्यं जलं तस्या उत्पत्तिकारणत्वात् । 'परवैराग्यहेतुकः संस्कारविशेषश्चित्तस्यासंप्रज्ञातः ' इति तल्लक्षणात् । एतैस्त्रिभि-रुन्मन्यसंप्रज्ञातावस्था सैव कल्पलिका सकलेष्टसाधनत्वात्सद्य एव शीघ्रमेव प्रवर्तते प्रवृत्ता भवति उत्पन्ना भवति ॥ १०४॥

#### सदा नादानुसंधानात्क्षीयन्ते पापसंचयाः । निरञ्जने विलीयेते निश्चितं चित्तमारुतौ ॥ १०५ ॥

सदेति । सदा सर्वदा नादानुसंधानान्नादानुचिन्तनात्पा-पसंचयाः पापसमूहाः क्षीयन्ते नश्यन्ति । निरञ्जने निर्गुणे चैतन्ये निश्चितं ध्रुवं चित्तमारुतौ मनःप्राणौ विलीयेते विलीनौ भवतः ॥ १०५॥

# शङ्खदुन्दुभिनादं च न शृणोति कदाचन । काष्ठवज्जायते देह उन्मन्याऽवस्थया ध्रुवम् ॥१०६॥

उन्मन्यवस्थां प्राप्तस्य योगिनः स्थितिमाहाष्ट्रभिः—शङ्क-दुन्दुभीति । शङ्को जलजो दुन्दुभिर्वाद्यविशेषस्तयोनीदं घोषं कदाचन कस्मिश्चिदपि समये न शृणोति । शङ्कदुन्दुभीत्यु-पलक्षणं नादमात्रस्य । उन्मन्याऽवस्थया देहो ध्रुवं काष्ठव-जायते । निश्चेष्टत्वादित्यर्थः ॥ १०६ ॥

सर्वावस्थाविनिर्मुक्तः सर्विचिन्ताविवर्जितः । मृतवित्तष्टते योगी स मुक्तो नात्र संज्ञयः ॥ १०७॥

जाग्रत्स्वमसुषुप्तिमूच्छांमरणलक्षणाः पश्च व्युत्थानावस्थाः। ताभिविंशेषेण मुक्तो रहितः सर्वा याश्चिन्ताः स्पृतयस्ताभिर्वि-वर्जितो विरहितो यः योगः सकलवृत्तिनिरोधोऽस्यास्तीति योगी तुर्यावस्थावान् स मुक्तो जीवन्नेव मुक्तः। सकलवृत्तिनिरोधे आत्मनः स्वरूपावस्थानात्। तदुक्तं पातञ्जले सूत्रे—'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम् 'इति। स्पष्टमन्यत्॥ १०७॥

खाद्यते न च कालेन वाध्यते न च कर्मणा।
साध्यते न स केनापि योगी युक्तः समाधिना ॥१०८॥
खाद्यत इति। समाधिना युक्तो योगी कालेन मृत्युना
न खाद्यते न भक्ष्यते न हन्यत इत्यर्थः। कर्मणा कृतेन

शुभेनाशुभेन वा न बाध्यते जन्ममरणादिजननेन न क्केश्यते। तथा च समाधिप्रकरणे पातञ्जलसूत्रम्—'ततः क्केशकर्मनि-वृत्तिः' इति । केनापि पुरुषान्तरेण यन्त्रमन्त्रादिना वा न साध्यते साधियतुं शक्यते ॥ १०८॥

न गन्धं न रसं रूपं न च स्पर्श न निःस्वनम् । नात्मानं न परं वेत्ति योगी युक्तः समाधिना ॥१०९॥

न गन्धमिति । समाधिना युक्तो यीगी न गन्धं सुरिममसुरिमं वा न रसं मधुराम्ळळवणकटुकषायितक्तमेदात् षड्विधं न रूपं गुक्कनीळपीतरक्तहरितकपिशचित्रमेदात्सप्तिविधं न स्पर्शे शीत-मुष्णमनुष्णाशीतं वा न निःस्वनं शङ्खदुन्दुभिजळिथिजीमूतादि-निनादं बाह्यमाभ्यन्तरं वा न आत्मानं देहं न परं पुरुषान्तरं वेत्तीति सर्वत्रान्वेति । 'आत्मा देहे धृतौ जीवे स्वभावे परमात्मनि ' इत्यमरः ॥ १०९॥

चित्तं न सुप्तं नो जाग्रत्समृतिविस्मृतिवर्जितम् । न चास्तमेति नोदेति यस्यासौ मुक्त एव सः ॥११०॥

ं नित्तमिति । यस्य योगिनश्चित्तमन्तःकरणं न स्रुप्तम् । आवरकस्य तमसोऽभावात्त्रिगुणेऽन्तःकरणे यदा सत्त्वरजसी अभिभूय समस्तकरणावरकं तम आविर्भवति तदाऽन्तःकरणस्य विषयाकारपरिणामाभावात्तत्सुप्तमित्युच्यते । नो जाग्रत् इन्द्रियै- रथेमहणाभावात् । स्मृतिश्च विस्मृतिश्च स्मृतिविस्मृती ताभ्यां विवर्जितम् । वृत्तिसामान्याभावादुद्बोधकाभावाच्च स्मृतिवर्जितम् । विस्मृत्यनुकूलसंस्काराभावाद्विस्मृतिवर्जितम् । न चास्तं नाशमेति प्राम्नोति । संस्कारशेषस्य चित्तस्य सत्त्वात् । नोदेत्युद्भवति । वृत्त्यनुत्पादनात् । सोऽसो मुक्त एव जीवन्मुक्त एव ॥ ११०॥

## न विजानाति श्रीतोष्णं न दुःखं न सुखं तथा। न मानं नापमानं च योगी युक्तः समाधिना ॥ १११॥

न विजानातीति । समाधिना युक्तो योगी शीतं च उष्णं च शीतोष्णम् । समाहारद्धन्द्धः । शीतमुष्णं वा पदार्थे न दुःखं दुःखजनकं परकृतं ताडनादिकं न सुखं सुखसाधनं सुरभिचन्दनाद्यनुलेपनादिकम् । तथा चार्थे । मानं परकृतं सत्कारं न अपमानमनादरं च न विजानातीति कियापदं प्रतिवाक्यमन्वेति ॥ १११ ॥

## स्वस्थो जाग्रदवस्थायां सप्तवद्योऽवितष्ठते । निःश्वासोच्छासद्दीनश्च निश्चितं म्रुक्त एव सः ॥११२॥

स्वस्थ इति । स्वस्थः प्रसन्नेन्द्रियान्तःकरणः । एतेन तन्द्रा-मूच्छोदिव्यावृत्तिः । जाप्रदवस्थायामित्यनेन स्वप्नसुषुप्त्योनि-वृत्तिः । स्रप्तवत स्रप्तेन तुल्यं कायेन्द्रियव्यापारशून्यो यो योगी अवितष्ठते स्थितो भवित । 'समवप्रविभ्यः स्थः' इत्यात्मने-पदम् । निःश्वासोच्छ्वासहीनः बाह्यवायोः कोष्ठे प्रहणं निःश्वासः, कोष्ठस्थितस्य वायोर्बहिनिःसारणमुच्छ्वासस्ताभ्यां हीनश्चावितष्ठत इत्यत्रापि संबध्यते । स निश्चितं निःसंदिग्धं मुक्त एव । जीवन्मुक्तस्वरूपमुक्तं दत्तात्रेयेण—'निर्गुणध्यानसंपन्नः समाधिं च ततोऽभ्यसेत् । दिनद्वादशकेनैव समाधिं समवाभ्रुयात् । वायुं निरुध्य मेधावी जीवन्मुक्तो भवेद् ध्रुवम् ॥' इति ॥ ११२ ॥

अवध्यः सर्वशस्त्राणामशक्यः सर्वदेहिनाम् । अग्राह्यो मन्त्रयन्त्राणां योगी युक्तः समाधिना ॥११३॥

अवध्य इति । समाधिना युक्तो योगी । सर्वशस्त्राणामिति संबन्धसामान्ये षष्ठी । सर्वशस्त्रेरित्यर्थः । अवध्यो हन्तुमशक्य इत्यर्थः । सर्वदेहिनामित्यत्रापि संबन्धमात्रविवक्षायां षष्ठी । अश्वयः सर्वदेहिभिः बलेन शक्यो न भवतीत्यर्थः । मन्त्र-यन्त्राणां वशीकरणमारणोच्चाटनादिफलेर्मन्त्रयन्त्रेरमाह्यः वशीकर्तु-मशक्यः । एवं प्राप्तयोगस्य योगिनो विद्या बहवः समायान्ति । तिस्त्रवारणार्थं तज्ज्ञानस्यापेक्षितत्वात्तेऽपि प्रदर्श्यन्ते । दत्तात्रेयः 'आलस्यं प्रथमो विद्यो द्वितीयस्तु प्रकथ्यते । पूर्वोक्तधूर्तगोष्ठी च तृतीयो मन्त्रसाधनम् । चतुर्थो धातुवादः स्यादिति योगिवदो विद्यः ॥ 'इति । मार्कण्डेयपुराणे— ' उपसर्गाः प्रवर्तन्ते ।

दृष्टा ह्यात्मनि योगिनः । ये तांस्ते संप्रवक्ष्यामि समासेन निबोध मे ॥ काम्याः क्रियास्तथा कामान्मनुष्यो योऽभि-वाञ्छति । स्त्रियो दानफलं विद्यां मायां कुप्यं धनं वसु ॥ देवत्वममरेशत्वं रसायनवयःकियाम् । मेरुं प्रयतनं यज्ञं जला-म्यावेशनं तथा ॥ श्राद्धानां शक्तिदानानां फलानि नियमा-स्तथा । तथोपवासात्पूर्ताच देवपित्रर्चनाद्पि ॥ अतिथिभ्यश्च कर्मभ्य उपसृष्टोऽभिवाञ्छति । विन्नमित्थं प्रवर्तेत यत्नाद्योगी निवर्तयेत् । ब्रह्मासङ्गि मनः कुर्वन्नुपसर्गैः प्रमुच्यते ॥ ' इति । पद्मपुराणे— ' यदैभिरन्तरायैर्न क्षिप्यतेऽस्य हि मानसम् । तदाऽम्रे समवामोति परं ब्रह्मातिदुर्रुभम् '। योगभास्करे—' सात्त्विर्की धृतिमालम्ब्य योगी सत्त्वेन सुस्थिरः । निर्गुणं मनसा ध्यायन्नु-पसर्गेः प्रमुच्यते ॥ एवं योगमुपासीनः शकादिपदनिःस्पृहः । सिद्धचादिवासनात्यागी जीवन्मुक्तो भवेन्मुनिः॥ ' इति। 'विस्तरस्य भिया नोक्ताः सन्ति विघा ह्यनेकशः । ध्यानेन विष्णुहरयोर्वारणीया हि योगिना ॥ ' इति ॥ ११३ ॥

अयोगिनां ज्ञानं निराकुर्वन् योगिनामेव ज्ञानं भवती-त्याह--यावदिति । मध्यमार्गे सुषुम्णायां चरन् गच्छन् मारुतः प्राणवायुः यावत् यावत्कालपर्यन्तं न प्रविशति प्रकर्षेण ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्तं न विशति । ब्रह्मरन्ध्रं गतस्य स्थैर्योद्धह्मरन्ध्रं गत्वा न स्थिरो भवतीत्यर्थः । सुषुम्णायामसंचरन् वायु-रसिद्ध इत्युच्यते । तदुक्तममृतसिद्धौ--- 'यावद्धि मार्गगो वायुर्निश्चलो नैव मध्यगः। असिद्धं तं विजानीयाद्वायुं कर्मवशानुगम् ॥ ' इति । प्राणयति जीवयतीति प्राणः स चासौ वातश्च प्राणवातः तस्य प्रबन्धात्कुम्भकेन स्थिरीकरणाद्धिन्दुर्वीर्यं दृढः स्थिरो न भवति प्राणवातस्थैयें बिन्दुस्थैर्यमुक्तमत्रैव प्राक्— 'मनःस्थैर्ये स्थिरो वायुस्ततो बिन्दुः स्थिरो भवेत्' इति । तदभावे त्वसिद्धत्वं योगिनः । उक्तममृतसिद्धौ-- 'तावद्बद्धो-ऽप्यसिद्धोऽसो नरः सांसारिको मतः। यावद्भवति देहस्थो रसेन्द्रो ब्रह्मरूपकः ॥ असिद्धं तं विजानीयान्नरमब्रह्मचारिणम् । जरामरणसंकीर्ण सर्वक्केशसमाश्रयम् ॥ ' इति । यावत्तत्त्वं चित्तं ध्याने ध्येयचित्तं न सहजसदृशं स्वाभाविकध्येयाकारवृत्ति-प्रवाहान्नेव जायते नैव भवति प्राणवातप्रबन्धादिति देहली-दीपन्यायेनात्रापि संबध्यते। वायुस्त्रैयें चित्तस्त्रैर्यमुक्तम-मृतसिद्धौ--- 'यदाऽसौ श्रियते वायुर्मध्यमां मध्ययोगतः। तदा बिन्दुश्च चित्तं च म्रियते वायुना सह । तदभावे

ह्यसिद्धत्वमुक्तममृतसिद्धौ- 'यावत्प्रस्यन्दते चित्तं बाह्याभ्यन्त-रवस्तुषु । असिद्धं तद्विजानीयाचित्तं कर्मगुणान्वितम् ॥ ' इति । तावद्यज्ज्ञानं शाब्दं वदति कश्चित् तदिदं ज्ञानं कथं दम्भमिथ्याप्रलापः दम्भेन ज्ञानकथनेनाहं लोके पूज्यो भविष्यामीति धिया मिथ्याप्रलापो मिथ्याभाषणं दम्भपूर्वकं मिथ्याभाषणमित्यर्थः । प्राणबिन्दुचित्तानां जयाभावे ज्ञान-स्याभावात्संसृतिर्दुर्वारा । तदुक्तममृतसिद्धौ—' चलत्येष यदा वायुस्तदा बिन्दुश्चलः स्मृतः। बिन्दुश्चलति यस्याङ्गे चित्तं तस्यैव चञ्चलम् ॥ चले बिन्दो चले चित्ते चले वायो च सर्वदा । जायते भ्रियते लोकः सत्यं सत्यमिदं वचः ॥ ' इति । योगबीजेऽप्युक्तम्—' चित्तं प्रणष्टं यदि भासते वै तत्र प्रतीतो मरुतोऽपि नाशः। न वा यदि स्यान्न त तस्य शास्त्रं नात्मप्रतीतिर्न गुरुर्न मोक्षः ॥ १ इति । एतेन प्राण-बिन्दुमनसां जये तु ज्ञानद्वारा योगिनो मुक्तिः स्यादेवेति स्रचितम् । तद्क्तममृतसिद्धौ-- 'यामवस्थां त्रजेद्वायुर्विन्दु-स्तामधिगच्छति । यथा हि साध्यते वायुस्तथा बिन्दुप्र-साधनम् ॥ मूर्च्छितो हरति व्याधि वृद्धः खेचरतां नयेत् । सर्वसिद्धिकरो लीनो निश्चलो मुक्तिदायकः। यथाऽवस्था भवेद्बिन्दोश्चित्तावस्था तथा तथा ॥ ' ननु 'योगास्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयोविधित्सया। ज्ञानं कर्म च भक्तिश्च

नोपायोऽन्योऽस्ति कुत्रचित् ॥ ' इति भगवदुक्तास्त्रयो मोक्षोपा-याः, तेषु सत्सु कथं योग एव मोक्षोपायत्वेनोक्त इति चेन्न, तेषां योगाङ्गेष्वन्तर्भावात्। तथा हि—'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः' इति श्रुत्या परमपुरुषार्थसाधनात्मसाक्षात्कारहेतुतया श्रवणमनन-निदिध्यासनान्यक्तानि । तत्र श्रवणमनने नियमान्तर्गते स्वाध्यायेऽन्तर्भवतः । स्वाध्यायश्च मोक्षशास्त्राणामध्ययनम् । स च तात्पर्यार्थनिर्णयपर्यवसायो प्राह्यः । तात्पर्यार्थनिर्णयश्च श्रवणमननाभ्यां भवतीति श्रवणमननयोः स्वाध्यायेऽन्तर्भावः। नियमविवरणे याज्ञवल्क्येन 'सिद्धान्तश्रवणं प्रोक्तं वेदान्त-श्रवणं बुधैः ' इति स्पष्टमेव श्रवणस्य नियमान्तर्गतिरुक्ता । ' अधीतवेदं सूत्रं वा पुराणं सेतिहासकम् । पदेष्वध्ययनं यश्च सदाभ्यासो जपः स्पृतः' इति युक्तिभिरनवरतमनु-चिन्तनलक्षणस्य सदाभ्यासरूपस्य मननस्यापि नियमान्तर्गति-रुक्ता । विजातीयप्रत्ययनिरोधपूर्वकसजातीयप्रत्ययप्रवाहरूपस्य निदिध्यासनस्य उक्तलक्षणे ध्यानेऽन्तर्भावः। तस्यापि तत्परिपाकरूपसमाधिनाऽऽत्मसाक्षात्कारद्वारा मोक्षहेतुत्वमीश्वरा-र्पणबुद्धचा निष्कामकर्मानुष्ठानलक्षणस्य कर्मयोगस्य 'तपःस्वा-ध्यायेश्वरप्रणिधानानि कियायोगः ' इति पतञ्जलिपोक्ते नियमान्तर्गते क्रियायोगेऽन्तर्भावः । तत्र तप उक्तमीश्वर-

गीतायाम्--- ' उपवासपराकादिकुच्छूचान्द्रायणादिभिः । शरीर-शोषणं प्राहुस्तापसास्तप उत्तमम् ॥ ' इति । स्वाध्यायोऽपि तत्रोक्तः---' वेदान्तशतरुद्रीयप्रणवादिजपं बुधाः । शुद्धिकरं पुंसां स्वाध्यायं परिचक्षते ॥ ' इति । ईश्वरप्रणि-धानं च तत्रोक्तम्—'स्तुतिस्मरणपूजाभिर्वाङ्मनःकायकर्मभिः। सुनिश्चला भवेद्भक्तिरेतदीश्वरपूजनम् ॥ १ इति । क्रियायोगश्च परम्परया समाधिनाऽऽत्मसाक्षात्कारद्वारैव मोक्षहेतुरिति समाधि-भावनार्थः । ' क्लेशतनूकरणार्थश्च ' इत्युत्तरसूत्रेण स्पष्टीकृतं पत-ञ्जलिना । भज्यते सेव्यते भगवदाकारमन्तः करणं कियते ऽनयेति भक्तिरिति करणव्युत्पत्त्या 'श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥ ' इति नवधोक्ता साधनभक्तिरभिधीयते। तस्या ईश्वरप्रणि-धानरूपे नियमेऽन्तर्भावः। तस्याश्च समाधिहेतुत्वं चोक्तं धानाद्गक्तिविशेषात्समाधिलाभः समाधिफलं भवतीति सूत्रार्थः । भजनमन्त:करणस्य भगवदाकारतारूपं भक्तिरिति भावव्यु-त्पत्त्या फलभूता भक्तिरभिधीयते । सैव प्रेमभक्तिरित्यूच्यते । तल्रक्षणमुक्तं नारायणतीर्थैः—' प्रेमभक्तियोगस्त ईश्वरचरणार-विन्दविषयकैकान्तिकात्यन्तिकप्रेमप्रवाहोऽविच्छित्रः ' इति । मधुसूदनसरस्वतीभिस्तु 'द्रवीभावपूर्विका मनसो भगव-

दाकारतारूपा सविकल्पकृष्टिर्भिक्तः' इति । तस्यास्तु 'श्रद्धाभक्तिध्यानयोगादवेहि' इति श्रुतेः, 'भक्त्या मामभि-जानाति' इति स्मृतेश्च आत्मसाक्षात्कारद्वारा मोक्षहेतुत्वम् । भक्तास्तु सुखस्यैव पुरुषार्थत्वाद्दुःस्वासंभिन्ननिरतिशयसुखधारा-रूपा प्रेमभक्तिरेव पुरुषार्थ इत्याहुः । तस्यास्तु संप्रज्ञात-समाधावन्तर्भावः । एवं च अष्टाङ्मयोगातिरिक्तं किमपि परमपुरुषार्थसाधनं नास्तीति सिद्धम् ॥ ११४॥

इति श्रीसहजानन्दसंतानचिन्तामणिस्वात्मारामयोगीन्द्रविरचितायां हठप्रदीपिकायां समाधिजचर्णं नाम चतुर्थोपदेशः ॥ ४ ॥ मूलश्लोकसंख्या ॥ ३१३ ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥

प्राह्ममेव विदुषां हितं यतो भाषणं समयदर्श्यसंस्कृतम् । रक्षं गच्छिति पयो न लेहितं ह्यम्ब इत्यभिहितं शिशोर्यथा ॥ १ ॥ सदर्थद्योतनकरी तमःस्तोमविनाशिनी । ब्रह्मानन्देन ज्योत्स्नेयं शिवाङ्ष्रियुगलेऽपिता ॥ २ ॥

इति श्रीहठप्रदीपिकाव्याख्यायां ब्रह्मानन्दकृतायां समाधिनिरूपणं नाम चतुर्थोपदेश: ॥ ४ ॥ टीकाप्रन्थसंख्या ॥ २४५० ॥

Printed by A. K. Sitarama Shastri, at the Vasanta Press, Adyar, Madras, India.

## THE T.P.H. ORIENTAL SERIES

- Sri Bhagavad-Gita: Sanskrit Text and English Translation by Dr. Annie Besant and Sri Bhagavan Das, M.A. This Edition contains a word for word translation and an introduction to Sanskrit Grammar. Indian Edition Rs. 2-8; Foreign Edition Rs. 3-8; Presentation Edition—Superior Leather Gilt Rs. 8.
- The Yoga Sutras of Patanjali: Sanskrit Text and English Translation by Prof. M. N. Dvivedī. It contains also notes drawn from various authoritative sources, viz., the Bhāṣyas of Vyāsa, Vācaspatimisra, Bhoja and Rāmānanda Sarasvatī, and the Yogavārttika of Vijñāna Bhikṣu; besides there is an introduction to its study by George C. Williams. Indian Edition Re. 1-4; Foreign Edition Re. 1-12.
- The Twelve Principal Upanishads: Sanskrit Text, English Translation and notes from the commentaries of Srī Sankarācārya and the gloss of Anandagiri in THREE Volumes.
- Vol. I: Contains nine Upanisads, viz., Isa, Kena, Katha, Prasna, Mundaka, Mandukya, Taittiriya, Aitareya, and Svetas'vatara Upanisads, translated by that eminent Orientalist, Dr. E. Roer. Prof. M. N. Dvivedi has contributed a scholarly preface to these volumes. Indian Edition Rs. 4; Foreign Edition Rs. 5.
- Vol. II: Brhadaranyakopanisad, translated by Dr. E. Roer. Indian Edition Rs. 6; Foreign Edition Rs. 7.
- Vol. III: Chandogya and Kauşītaki-Brāhmaņa Upaniṣads: Text, translated by Rāja Rājendralāl Mitra and Prof. E. B. Cowell, M.A., respectively. Indian Edition Rs. 5; Foreign Edition Rs. 6.

Yogasarasangraha of Vijnanabhikşu. Text in Devanagari, English Translation by Mahamahopadhyaya Dr. Ganganatha Jha, M.A., F.T.S. Revised Indian Edition Rs. 2-8; Ex. Edition Rs. 3-8.

Gheranda Samhita: A treatise on Hatha Yoga. Text and Translation by Sris Candra Vasu. Indian Edition Rs. 2; Ex. Edition Rs. 2-8.

Brahmasutrabhashya of Srī Sankarācārya with Bhamati of Vācaspati Misra for the Catussutri. (The first four of the Vedānta-sūtras of Bādarā-yaṇa.) Text in Devanāgarī, English Translation with Introduction and Notes by Prof. S. S. Sūryanārāyaṇa Sāstrī, M.A., B.Sc. (Oxon.), Barat-Law, and Prof. C. Kunhan Rājā, M.A., D.Phil. (Oxon.) Indian Edition Rs. 8; Ex. Edition Rs. 10.

Hatha-Yoga Pradipika of Svātmarāma Svāmin with the commentary of Brahmānanda. Text and translation with Notes by Yogi Srinivasa Iyengar, B.A. Indian Edition Rs. 3; Ex. Edition Rs. 4.

Manameyodaya: A Primer on Mimamsa by Narayana Bhatta; Text in Devanagari, English translation, with Introduction and Notes by Prof. C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil. (Oxon.), Head of the Department of Sanskrit and Prof. S. S. Suryanarayana Sastri, M.A., B.Sc. (Oxon.), Bar-at-Law, Head of the Department of Philosophy, University of Madras. Indian Edition Rs. 5; Ex. Edition Rs. 6.

## THEOSOPHICAL PUBLISHING HOUSE Adyar, Madras, India